## 

## مناني النارج فسراديس وأمساكن لمسو وتسرف قيساساً الى جميم السداخل

أمجًــد الضعف الانــساني وخبراته السروحيـة العظمــي

لم يشهد المشهد الشعري العراقي

اوره: ودیع شامخ

الشاعر خزعل الماجدي واحد من الأصوات الشعرية المهمة الذي شهد وشارك في ولادة مرحلة شعرية بكل ملابساتها. راهن على ما يصح، فأدار ظهره للساسة، ومضى الى الشعر بقامة لم يلوثها يوما بقصيدة صفراء، سار بالشعر والمعرفة الى ما يجنبه الوقوع في أغراض خارج إبداعية، اجتهد هنا واصاب، واجتهد هناك فحاول وأستثمر . اجتهد في دروب الدرس باحثا لكن الشاعر في خزعل لم ينطفئ. في الوقت الذي تهالك آخرون من الشعراء للوقوف في طوابير الأغراض الشعرية المدفوعة الثمن. وبما ان الحياة العراقية تواجه اكبر امتحان بعد سقوط الصنم، سيكون هذا الحوار مع خزعل الماجدي نوعاً من المكاشفة لدور الشاعر في الحياة قبل وبعد سقوط الصنم، وعن المدى الذي يتواصل الشاعر في ماراثوان ليس المطلوب منه ان يكون فيه منتصرا دائما. المهم ان تبقى النَّارِ في قبضة الكَّائن الشاعر، لا يسرقها أحد. فهل كان الماجدى سارق نار وأضواء، أم قـابضـاً علـى جمـرة الـشعـر

\* طقسك الشعري هو الأشد جاذبية في محمل اهتماماتك ككاتب مسرحي ومثيولوجي ومؤرخ أديان ومنظر أدبي.. بل لعلك صاحب خصوصية شديدة في هذا الطقس فتوشح العالم والتاريخ بغلالة الشعـر ولا تتنازلَ أبدا عن اعتبارَ الشعر مشغلا مقدسا، كيف ستبقى ثابتا في هذا (المشغل المقدس) ورياح الدنيا الآن تهب علينا وبكل وساخة من كلّ الجهات؟

. ما أروع وصفك للشعر ب(المشغل المقدس).. نعم هذا هو الشعر عندي لا يتزحزح عن مكانته هذه، أنا كائن لا ارضي.. ولقد رفعني الشعر ذات يوم الى السماء وما عادت مشاغل الدنيا عندي سوى(عفطة عنز)كما تقول شقشقية الأمام علي بن أبى طالب (ع). يهبنا العالم مادة نيئة لكن الشعر هو الذي ينضجها ولا فائدة من هذا العالم كله بلاً شعر، الشعر هو روح العالم. وإن النظر الى العالم من خلال الشعر يشبه النظر إليه من خلال عيني الإنسان مقابل النظر إليه من خلال عيون الحيوانات عندما لا يعود الشعر منظارا. كنت ومازلت أرى ان ما يربط المقدس الديني بالمدنس الدنيوي هو الشعر، فهو يربط جوهر الدين والدنيا معا بل إذا شئت القول ان الشعر هو جوهر الدين

 ألا تـرى انك تسلب الشعـر عفـوبته ودهشته الأولى عندما تكبله بهذه الرؤى؟ صحيح ان الشعر بسيط وعضوي مثل

ضحكة طفل أو رفة جناح فراشة. . نعم هذه التجليات العضوية هي الشعر ولكن هذه التجليات تخضع لتماسك جوهري هو نبض الحياة الذي هو الشعر من وجهة نظري. والشعر ليس معرفة او عقلاً او وعيا متماسكا، ولكنه روح خافق ينطوي على معرفة سرية نشعر بها ولا نعرف تفاصيلها.

\* لعلك تتذكر (خمسون بيضة فاسدة في سلَّة الشعر السبعيني)عندما اجتمعت أنت وزاهــر الجيّــزانيّ وسلام كــاظـم وفــاروق يوسف للـرد على الاتهامـات التي وجهت إليكم عام ١٩٨٣ والتي تتهمكم بمحدودية المعرِفة بالتراث والشعر واللغة الثانية...الخ.

من فَسَد برأيك الشعر أم الاتهامات؟ . الاتهامات طبعا.. لأنك لُو عدت لها فأنك ستلاحظ مدى التهافت التي انطوت عليه، وإذا وضعنا الزمن حكما عليها فسنرى بـأننــا بعيــدون عن أي منهــا مـثل عــدم معرفتنا للتراث والشعر وعدم الثقافة...

حقيقة الأمر إننا شكلنا الطليعة المبدعة لجيل السبعينيات وما زلنا كذلك. وأنا شخصيا أعيش عافية شعرية وروحية وفكرية جيدة وما زلت أسعى لكتابة الجديد

احتداماً صارخا إلا بولادة مفهوم (الجيل) وقد تناوبتم على حراسة هذا المصطلح بعد ان تبنّاه (الستينيون) وجعلوه ترسا تحصنوا به واعتبروا أنفسهم الخلاصة الوحيدة لما قبلهم والمدرسة الوحيدة لما بعدهم.. فهل الشُّعرُ برأيك في حاجة الى سجن جديد مع تغير نوع معدن الأغلال؟ . لم تظهر بالعراق تجمعات فنية وادبية تحمل أسماء ومضامين عملها مثل السريالية، التكعيبية، الواقعية، الرمزية...الخ، وهو ما حصل في الغرب

حيث النمو الطّبيعي لظواهر الأدب والفكر،

أما في العراق والوطّن العربي عموما فلم

تظهر مثل هذه التحمعات النوعية، فظهرت

تجمعات عقدية كان من السهل إطلاق اسم

. العقد عليها، فالجماعة التي تظهر في

الخمسينيات تعيش مناخا واحدا وتنتج نمطا معينا من الأدب ولذلك يطلق عليها جماعة الخمسينيات وهكذا. وهذا التقسيم الجيلي يستند الى أسس واقعية على الأرض، فالعراق شهد بعد الحرب العالمية الثانية تحولات نوعية سياسيا واجتماعيا فظهر الرواد ثم جيل الخمسينيات، وبعد عام ١٩٥٨ حدثت تحولات نوعية فظهر جيل الستينيات، وبعد عام ١٩٦٨ حدثت تحولات جديدة فظهر جيل السبعينيات، وبعد الحِرب العراقية الإيرانية حدثت تحولات هزت نسيج المجتمع العراقي وكيانه فظهر جيل الثمانينيات، وفي(١٩٩١ – حـرب الخليج الثانية والحصار) حصلت تحولات جديدةً فظهر جيل التسعينيات. وارى ان دائرة الأجيال هذه التي بدأت منذ ١٩٤٧ وحتى ٢٠٠٣ واستغرقت نصف قرن بالضبط أظهرت لنا ستة أجيال وخصوصا في الشعر (رواد، خمسينيون، ستينيون، سبعينيون، ثمانينيون، تسعينيون) وقد أقفلت الدائرة حيث الاحتلال وسقوط النظام السابق واعادة بناء العراق دولة ومجتمعاً. حصل هذا ولا يستطيع أحد ان ينكره، ولنكن واقعيين في ذلك لعدم وجود فرصة لظهور تيارات نوعية وتجمعات خاصة لان سياقنا الحضاري لا يشبه السياق الحضاري للغرب. ولعدم وجود مدارس كبرى في الفكر والفلسفة والسياسة والفنون والعلوم الإنسانية. لذا كان التجييل واقعيا، وأنا أخالفك الرأي إذ لم يكن هذا التجييل سجنا أو سجونا للشعر بل العكس هو الصحيح. فعندما يحتكر الشعر جيل يظهر جيل أخر ليحرر هذا الاحتكار ويضيف للشعر لونا ونكهة اخرى وهكذا تجد ان الشعر العراقي أنجز في نصف القرن الماضي أربعة أنواع كبرى من الشعر هي(التفعيلة، قصيدة النثر، قصيدة النص، النصَّ المفتوح).

\* وهل كل هذه الإنجازات الشعرية النوعية هي من نتاج الحقب العقدية وشعرائها فقط

. لا طبعا فهناك إضافات أنتجتها إتجاهات إلوان تمثلها جماعات وتكتلات أو أفراد داخل وخارج العراق. أعود للتعليق عن سؤالك السابق، واعترف بحرية الشعر ولكنه ليس مثالًا معلقا في الهواء لا طعم ولا لون ولا رائحة له. لقد عاش الشعر العراقى تحولات كبيرة على ضوء التحولات السياسية والاجتماعية ومدى تضاعله مع الشعر العالمي، وهذا أمر لا نجد له نظيرا في كل الوطن العربي. فليس هناك أحقاب جيلية مكتنزة في أي بلد عربي مثل العراق، ولذلك فالشعر العراقي يتحول ويثور ويتبدل في كل فترة حسب الظروف التي فيها او التي تحركه. ثم إننا لم نحرس مصطلح الجيل بل كانت الأجيال تتدفق رغما عناً، ولو أننا حرسنا مصطلح الجيل لكنا تمترسنا في جيل السبعينيات ولم نسمح بظهور ما بعده. ولكن دعني أقول لك شيئا ان شعراء الجيل يبدأون متجمعين وينتهون متضرقين دائما وهذا أمر طبيعي وهو ما حصل مع الجميع.

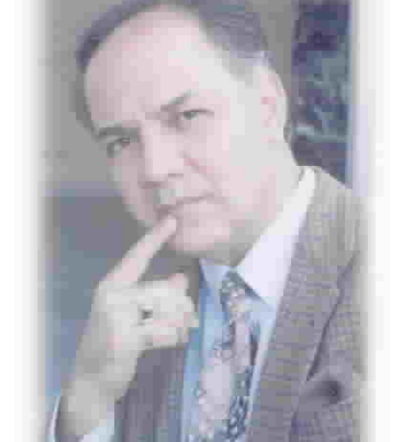
 وهل هناك ولادات متعددة للشاعر؟ . نعم، هناك الولادة الأولى التي هي عادة من رحم الجماعة أو البيئة التي يعيش فيها، أما الولادة الثانية فتكون عندما

تسقط مشيمة الجيل ويبدأ الشاعر بنسج مشروعه الفردي الخاص، وارى شخصيا ان هناك ولادة ثالثة للشاعر عندما يتحول الى كائن شعري عظيم وينسلخ عن الأدب والأدباء ويرتضع فوق ميوله واهوائه ويخلق له كيانا روحيا عظيما.

\* ارتبط ظهور جيل السبعينيات الشعرى بمناخ سياسي أتاح لكم كلّ هذه الجرأة وسوّقكم كأبناء لتحدى الأسماء الشعرية في الأجيال السابقة لكم في مرحلة السبعينيات السياسية في العراق. . ما هو تعليقك؟

. يبدو لك هذا الأمر ظاهريا، فعل (حكومة) تريد تحريك عجلة المرور في الحقل الثقافي، وقد أرادت حكومة السبعينيات ان تظهرنا كأسماء جديدة. ولكن مثقفي السلطة آنذاك كانوا كلهم من الستينيين بعثيين وشيوعيين ولا اعتقد انهم فسحوا المجال لنا لكي نواجههم ونتحداهم. دعني اصف لك الْمشهد بكل صراحة، في بداية السبعينيات ظهرت بشكل عضوي ثلاثة تجمعات أدبية في مدينة (الثورة) في بغداد وتحديدا في (الداخل، الجوادر، مكتبة العباس بن الأحنف)وكانت حمعات العفوية تضم شيايا لا علاقة لهم بالسياسة أو بعضهم كان شبوعيا، وسرعان ما اتصلت هذه المحموعات ببعضها، واتصلوا بعد ذلك بشباب مثلهم في بغداد الجديدة وكلية الآداب. ومن هذه التجمعات الخمسة نشأ جيل السبعينيات في العراق،ولم يكن بتوجيه من أحد. التأثيرات السياسية المبرمجة ظهرت لاحقا، وكانت اغلبها ضد النظام، فبعد أن أفلت الشيوعيون واختاروا المنفى لم يحصل النظام على ما يريد من الذين بقوا في العراق لأننا اخترنا العمل الفني في الشعر ونبذنا كليا العمل السياسي. وتذلك وجه النظام ثقله على نوعين من الأدباء: شعراء وأدباء الحرب وشعراء المهرجانات ثم قصائد المديح. ولم يكن جيل السبعينيات(اعني النخبة النوعية من الجيل السبعيني) بين النوعين . وهكذا تجد ان الكلام الذي قلته يراد منه النيل من الشعراء الذين عملوا بصبر على تطوير الشعر في السبعينيات ثم

\* في ملتقى تموز الإبداعي عام 1990 أعلنت موت الحداثة، ما هو مفهومك للحداثة شعريا وما فرقها عن التحديث،



الشاعر خزعل الماجدي

وما هي مسوغاتك لموتها؟ . (موتُ الحداثة) جاء لتصحيح مسار الحداثة وليس لقتلها. فهو ينقد بصراحة أيديولوجية (الموديرنزم) ويفتح الأفق للتحديث (الموديرنتي)، انه يحاول ان يخلص الحداثة من عصابها الأيديولوجي المتـزمت. التحـديث قـدرنــا الأبـدي أمــاً الحداثة فمرحلة من مراحل التحديث والتي بدأت منذ منتصف القرن التاسع عشر في الغرب وهي على وشك الغروب الآن.

وما زال مستمرا وسيبقى. (عزلة في الكريستال) قصيدتك التي مسرحها صلاح القصب وقال عنها: لا يفهما غير الشعراء والسحرة. كيف تنظر الى عزلة الشاعر وغربته في وطنه وخارجه

أما التحديث فموّجود منذ اقدم العصور

وما تأثيرها على مشروعه الإبداعي؟ . الشاعر غريب عن عصـره وأهلَّه وبلـده أصلا، وهو يخوض في العزلة دائما، ولكنى اخترت عزلة صلدة في (عزلة في الكريستال) وكتبتها بكثيـر من الألم في منتـصف الثمانينيات من القرن الماضي لاني شعرت بامتهان الشاعر وكيف ان السياسة تحتقره القبيح. شعرت بأن الشاعر قد ينحدر في لعبة الامتهان وينسى دوره العظيم. شعرت بأن كل شيء في العراق آيل الى الهاوية. لذلك كتبت هذه القصيدة التي تلقفها صلاح القصب وجعل منها مسرحية عرضت ١٩٩٠ في كلية الفنون في بغداد. كانت عزلتي من كريستال.. ومازالت عن كل قبيح وهزيل ومنافق ولا أخلاقي. . ولكنها ليست عزلة عن الناس والحياة والعصر ونبض الحاضر. قد لا تتحمل أعمارنا بحكم قصرها الى الكثير من ضياع الوقت ولذلك علينا ان نحافظ على وعى ثاقب ونغامر في الحياة، أنا مع الحياة أولا ولكن الإبداع يعمُق رؤيتنا

للحياة ولا يجعلنا في عزلة. (فیزیاء مضادة) مجموعة شعریة نشرتها تحتُ عَنُوان فرعي ١٠٠ قصيدة نثر عام ١٩٩٧ عن مكتبة المنصور العلمية، وكانت على شكل قصائد قصيرة مركزة خارج التوصيف العام والمعروف لأسلوبك فإ منجزك السابق، ماذا شكلت تجربة المضاد الفيزياوي من إضافة وأهمية نوعية لمشروعك الشعرى؟

. (فيزياء مضادة) لم تأت خارج التوصيف

الجديد للشعر، فقد كانت جزءا من مشروعي الشعري وفي حقل قصائد النثر، فقد نشرتها مضردة عام ١٩٨٧ ثم في مجموعة عام ١٩٩٧، أي بعد عشر سنوات، وقد نشرتها في المجلد الاول للأعمال الشعرية لي مع خمس مجموعات أخرى كلها من قصاًئد النثر.

له مهادا نظريا عن الشعر الشرقي بوصفه مرجعيتك الأولى لكتابة قصيدة النثر، فهل أنت جاد في إصدار أجزاء أخرى لتجربتك الشعرية والكشف عن مصادرك ومرجعياتك لكل تجربة يحتويها المجلد الآخر؟

. هذا سؤال مهم، فأنا أنتجت أعمالا شعرية كثيرة وفي مختلف أجناس الأداء الشعري وظل الكثير منها غير منشور أو غير مصنف على أساس جهودي الشعرية في هذه الأجناس، لذا سيصدر المجلد الثاني وهو يضم قصائد التفعلية مع مجموعةً نثرية وهي (خواتم الأفاعي) وسيضم المجلد الثالث نصوصاً مفتوحة(عكازة رامبو، حيّة ودرج، خيط العبور، حمام كركوك، فلم طويل جدا..) أما المجلد الرابع فأنه سيغطي خزائيل بـ١٢ جزءاً وهو الشعر الذي أسميتة ب(الغنوصي). اعترف ان بعض أجزاء المجلدات القادمة غير مكتملة لكننى أشتغل على إكمالها. أريد ان اجمع منجزيّ الشعري وفق تبويب اجناسي يتيح للقارئ والناقد رسم صورة كلية له. وستكون لكل مُحلد مقدمُة نظرية، في المجلد الثاني سأتحدث عن السحري والايروسي (كيمياءً اللغة والجسد)، وفي الثالث عن النص المفتوح، والرابع عن الشعر الغنوصي الكبير الذي كتبته في أقسى الظروف.

\* أراك مشغولاً بالتنظير لكل مجلد من أعمالك الشعرية. هل ترى هذا ضروريا إذا فهمنا ان المقدمات النظرية لكل عمل إبداعي قد تفسد التلقي، سيما ان هناك شعراء طرحوا رؤيتهم النظرية عن الشعر دون الحاجة الى هذا القسر المرافق لكل تجربة شعرية تطرحها عبر الأعمال

. التنظير فاسد إذا جاء قبل التجربة، فأنا لا اكتب تنظيرا قبل ان تكون التجربة الشعرية قد انجزت، واما عن التنظير البحت فقد صدر لي أخيرا كتاب بجزأين عنوانه (العقل الشعري) عن دار الشؤون الثقافية في العراق. لذا فان مقدماتي النظرية عن كل تجربة شعرية لي هي إضاءة أو مفتاح لقراءة نصوصي ولم الزم القارئ بها، وعلى من يجد أنها غير ضرورية فليبدأ بقراءة النصوص.

\* فَيْ بِيَانَ نَشَر عَلَى مُوقع إيلاف بعنوان (النص المفتوح) ذهبت الى موت القصيدة، وطرحت فوارق بين أشكال البوح الشعرى جديرة بالنقاش، لاحظت انك تُجير بعض ما كتبته سابقا لمشروعك النظري (النص المفتوح) وكنت لا تعلن مثل هذا التجنيس وقت كتابتها مثل (حية ودرج) وعكازة رامبو

. نعم .. بيان النص المفتوح يعطي فكرة عن هذا النوع من الكتابة الشّعرية ويفرقُه عن قصيدة النثر بشكل خاص، وقد جاء البيان بعد مضى خمسة عشر عاما على كتابتي وهو (خزائيل) ثم اتبعته بنصوص مهمةً مثل (عكازة رامبو، وحية ودرج وخيط للعبور ... الخ) وقد تكونت لدي فكرة نظرية وعملية عن هذا النوع من الكتابة فوضّعته في بيان (النص المفتّوح)، ألم أقل لك ان تنظيري يأتي لاحقا وبعد كتابة

\* وهل تعتقد ان النص المفتوح هو نهاية

. كلا . . بل نهاية القصيدة، فمعه سيكتب الشعر على شكل نص وليس على شكل قصيدة، انه بداية نوع جديد من الشعر، وهو لا يلغى الأنواع الشعرية التي قبله بل هو يكملها ويعطي أفقا جديدا للشعر.

 وماذا عن قصيدة النثر أو النص النثري الذي حسم موت القصيدة شعريا رغم الشيوع الخاطئ والملتبس لمصطلح (قصيدة

قصيدة النثر آخر أشكال القصيدة التي تستعير من القصيدة شكلها الكتابي المقطعى، ما زال الوقت مبكرا أمامها لكي تمنحناً الكثير من الشعر. ولكن لا بأس

من أن تخرج أنواع جديدة، والنص المفتوح نوع شعري جديد له الكثير من الآفاق التي \* كانت (العين الثالثة)هي نافذتك الصحفية في جريدة الجمهورية، وأنت اليوم

تعمل في الفضائيات العراقية، ماذا تأكل الصحافة من جرف الشاعر، وكيف ترى الشاعر وهو يمتهن الصحافة والإعلام؟ . يحتاج الشاعر ان يقول شيئا خارج مركزه الشعري وكذلك يحتاج الى العيش ماديا من خلال ما توفره الصحافة او الأعلام،

ولكن الإسراف في العمل الصحفى يـدمـُـر الشاعر كليا، الصحافة قد تنفع الروائي ولكنها لا تنفع الشاعر كثيرا. وقليل منهاً مفيد. ولكن لا حيلة لنا من العمل في مجالات بعيدة نوعا ما عن مركزنا وعالمنا

\* أدب الداخل/ أدب الخارج. معادلة قلقلة روج لها من اجل تكريس غطاء أيديولوجي هنا او هناك في الأدب العراقي. ما هو تصورك عن هذا التوصيف -خارج الإبداعي؟

. لا يوجد أدب داخل/ أدب خارج، هناك أدباء في الداخل وأدباء في الخارج والضرق كبير، ومن يحاول التأكيد على هذه المعادلة القلقلة كما تقول، فهو يكرس فهما أيديولوجيا سخيفا، ثم ان الداخل هو رحم الموضوع كله وأدباء الخارج يكتبون عن ذلك الوطن / الداخل، فما معنى ان يضع بعضهم نفسه فوق الداخل؟ هذه رؤية يكرسها بعض الأدباء العصابيين الذين يحتقرون أناس الداخل ويعتقدون انهم مُلوثون بأخطاء الماضي.. أما هم فطهرانيون. والحقيقة هي ان أدباء الداخل عانوا من كل الظلم والتّعسف والحروب والحصار وبقوا متماسكين ويتواصلون لانتاج الأدب العراقي. أما منافي الخارج فكانت فراديس وأماكن لهو وترف في اغلب الاحيان قياسا الى جحيم الداخل.

\* أنت من الأدباء النين غادروا العراق طواعية وعملت في عمان وليبيا لسنوات وأنتجت الكثير من الأعمال في حقول اشتغالك المختلفة، وعدت أخيرا الي العراق، كيف تقيم المناخ السياسي العراقي

. الديكتاتورية المقيتة هي التي اضطرتني للهرب خارج العراق،والآنَّ أجدَّ الحكومَّاتّ المتتالية تنهب ثروات العراق ولا تعمر البلد إضافة الى الاحتلال الذي دمر العراق. إجراءات الديمقراطية ما زالت شكلية والعنف يفتك بالبلاد وأنا ضد كل خطأ يصدر من أية جهة. المهم أن الشعب العراقي يتحسس ثمار الديمقراطية والدستور والانتخابات، شرط ان لا تكون هذه الامور الجميلة أغطية لمزيد من سرقة الشعب والضحك عليه ثانية. \* أخبراً، خزعل الماجدي بعد هذه التحرية

المتنوعة في الشعر والتاريخ والمثيولوجيا والأديان القديمة والمسرح والتنظير الفكري، أريد العودة الى عنوانك الاول وهويتك المقدسة (الشعر). مفترضا ان أعمالك الشعرية -والتي تحدثنا عن صدورها في سياق الحوار-،هي تجارب سابقة، فما هو جديدك الشعري، وما هي

. لا أخفيك.. أننى بعد هذه التجربة الشعرية المنجزة وتجربتي الحياتية في هذا العمر، أصبحت اكثر حكمة وزهدا حياتيا، فأنا انظر الى العالم الآن خارج نـزوات الصبا والفتوة والاحتدام، امجد الضعف الإنساني وخبراته الروحية العظمى التي يلُمُّها الجسد الفاني والهش. واتفق معك على أعمالي الشعرية التي ستصدر تباعا هي عملية تجميع وتبويب لمنجزي الشعري السَّابق. ولكني الآن أنجزت شعرا جديدًا يختلف عن المجلدات الاربعة، مجموعة نصوص بسيطة تنتمي الى المعنى (قصائد المعنى) ميزتها التقليل من غلواء الشكل الجمالي والميتاجمالي والبلاغي.. الخ. قصائد توكد على المعنى الإنساني. وقد جمعت هذه النصوص في مجموعة أسميتها (ريما .. من يدري) آمل ان ترى هذه النصوص النور قريبا. واسمح لي أن أعلن عن جديدي في مجال البحث النظري فلدي بحث عن ملحمة جلجامش بعنوان (تأويل الملحمة) عرضت جزءا من قراءتي الجديدة لملحمة جلجامش في بيت الحكمة

**ي** بغداد،وسوف يصدر قريبا.

## ألفيسة ابن بسركسة ملصمسة شعسريسة تسورغ سيرة المسركسة الاسلاميسة في المسراق

ومجريات القضية العراقية، وعمدت الى أتمام هذه الالفية وســد الفجـوات والخلل في بنائها التاريخي والفني فأكتملت موضوعاتها منذ تسلط حزب البعث في ١٩٦٨ وحتى ساعة انهياره في ذكرى أستشهاد الامام السيد محمد باقر الصدر في ٩ نيسان ٢٠٠٣، ويختتم السيد حسين بركة الشامى: استطيع ان ادعي أن هذه الألفية أصبحت وثيقة تاريخية مهمة لى وللأجيال القادمة بأعتباري شاهدا حيا



