التأكيد على واقعيته. أنه الرجل

الذي يحتاجه الحلم كي يقترب من

الأخرين، بمعنى أخر أن الحلم

يحتاج في المراحل العصيبة الى من

يؤكد علي وجوده، الى شخص يؤمن

استنادا الى طاقته الخاصة

بأمكانات رؤيته بالعين المجردة دون

ان يكون لـديه دليل واقعي علـى

وقد لا يحتاج الكاتب الى كل ذلك

قدر حاجته للبأس، ففي لحظة

اليأس تكون العين اقدر على رؤية

الحقيقة دون بهرجة الامال الوقتية

فيساهم الكاتب حينها في ذلك

الجهد الانساني الذي دأب على

تربيتنا ان نتعايش مع الموت

ونحوله الى طاقة مضافة لتدعيم

قد تكون الكتابة الروائية العراقية

الان نوعاً من الانتقام من الخراب

والموت، نوعاً من السخرية من كل

هذا الفشل المريع الذي يتناسل من

حـولنا، وهي سخـريـة لا تـوحي بالبديل، قدر تأكيدها على أمكانية

إن الظّرف الأستثنائي والخاص

الني تحياه بلادنا اللن، والافق

يتحدد بالدرجة الاساس في تلك

اللغة القادرة على الامساك بايقاع

الحياة، وتلك القدرة على مجابهة

الحياة خارج القناعات المتصلبة

التي يتاجر بها الاعلام في كل

ثانية، ويتاجر بها سدنة

الايديولوجيات المتحاربة القابعين

خلف دفة الاعلام. وهي اخيراً ذلك

الايمان بحدوث الكتأبة تحت أي

ظرف وفي أي وقت. الكتابة التي لا

تحبُّ ولَّا تكرَّه مسبقاً، وانما تسعى

للرؤية بعيون اكثر اتساعاً مما هو

السخرية نفسها تحت أي ظرف.

الحياة وجعلها اكثر واقعية وحكمة.

والزائلة. الحقيقة المرة والنهائية.

## كيف تاتي خلال الليل حين يكون الموت نائماً على جثة النهار؟

# الكتابة العراقية .. مجابهة العياة غارج القناعات المتعلبة

أحمد سعداوي

لا تحتفظ لنا سير الروائيين بنمط ثابت عن علاقة الكتابة بالظرف المحيط بها. فلدينا على الاقل روائيان كتبا افضل اعمالهما وهما يعانيان من أعباء المرض والاحتضار البطيء، وهما كافكا وبروست. واضفيّ هذا المرض في اعين جمهور القراء بعدأ استشهادياً لعملية الكتابة لدى هذين الروائيين.

وكتب كل من تـولستـوي وفلـوبيـر أعمالهما الاساسية وهما ينعمان باستقرار مادي ووضع اجتماعى جید، بینما عانی دیستویفسکی وجيمس جويس متاعب شتى وهمآ في صدد الانجاز الابداعي.

وكانت حياة هيمنغواى حافلة بالسفر والمغامرة والمجازفة والأنشطة المتنوعة غير المعهودة لدى اصحاب حرفة الكتابة، وفي الجانب المعاكس نجد ان نحبب محفوظ قد غادر عالمنا دون ان تتغير عاداته التي لا تختلف عن عادات موظف حكوّمي متقاعد، لا

تحفل حياته بالكثير منَّ الاثارة. وكتب خوان رولفو روايته العظيمة اليتيمة (بيدرو بارامو) وهو مجرد موظف صغير في دائرة الهجرة المكسيكية. ولم يتعرف عليه الكثير ممن كانوا يعرفونه بصفته روائياً، ولم يوفر لهم. من خلال نشر روايات اكثر. فرصة لأدراك هذه الصورة فيه. بينما يتحرك خوان غويتسولو، الذي يكتب بلغة خوان رولضو نضسها في اجـواء من الاضـواء الاعلاميـة، ويقضى أوقات كتابته لرواية جديدة ري في مدن الساحل المغربي.

وكان جورج سيمنون، الكاتب الفرنسي الندي قال عن اعماله الرئيس

تعمين نيس

كرغباتي، أمواج النهر

تسير للضفة الأخرى

تقف عند منعطف أجهله (

آلاف العيون محدقة بالنهر

ديما تصطدم بكوارثُ فتغير مسارها

الضرنسي الاسبق فرانسوا ميتران بأنها تمثّل ثروة وطنية لفرنسا، كان سيمنون هذا يكتب رواية جديدة كل احد عشر يوما، مستخدماً أقلام الرصاص حصراً. بينما قضى روائي ايرلندي شاب شطراً كبيراً من عمرة لأُنْجاز روايته الاولى التي فازت بعد ذلك بجائزة البوكر البريطانية، ولم يتأخر كل هذا الوقت إلا لسبب وجيه، فهو يعانى من شلل شبه كامل في جسده، ولا يستطيع ان يحرك سوى رأسه، وانجز روايته الاولى (والاخيرة ربما!) من خلال النقر بعصافي فمه على مفاتيح آلة كتابة كهربائية. ويخطط الايطالي امبرتو ايكو، وكذلك الانكليزي ديفيد لوج لروايته

القادمة جيداً، ويحسب كل التفاصيل قبل ان يشرع بالكتابة. بينما ينشد كتاب اخرون لصورة تنبثق في اذهانهم ويبدأون بنسج الرواية حولها، فتغدو عملية الكتآبة اكتشافاً مستمراً للرواية المطمورة في تلك المنطقة الرخوة بين الوعي واللا وعي. وربما تحدث ماركيز عن شيء مشابه فيما يخص (مائة عام من العزلة) التي يرى انها انبثقت ونمت من صورة طفّل يلمس الثلج ويتعرف عليه للمرة الاولى في ثلاجة لحفظ ينظر بعض الروائيين للكتابة على

التركي نديم جورسيل، الذي يتساءل في منتَّصف روايته الشهيرة (محمد الفاتح) عن معنى استمراره هو ككاتب في ملاحقة قصة تارىخية وأهمال صديقته (دنيز) التي جاءت من فرنسا خصيصاً لتقضى الوقت معه، فيتغير مسار الروأية من الحكاية التاريخية نحو حكاية ايروسية. بينما يرى اخرون انها ستنزفهم وتستهلك طاقتهم، كالروائي التركي الآخر يشار كمال، الذي يشعر بجسامة المسؤولية الملقاة على عاتقه حين يقرر كتابة رواية جديدة. فحالما ينتهى من الكتابة يستدعي طبيبه الخاص لفحصه، فيكتشف ان وزنه قـد إنخفض وأنه

وهو لا يملك وجها...

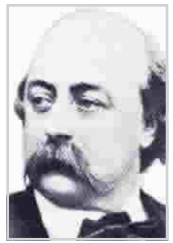
ببقايا الهواء الغليظ والكؤوس

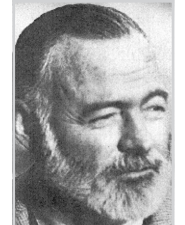
إنه لا يتحمل فيض صرخاتنا

نجمع همومنا

كعادته

ونقذفها طعاماً لهُ





يعانى من اضطرابات صحية عديدة. هناك من الروائيين من يلجأ الي الخيال الصرف في انشاء عالمه الروائي، فما هي الصلة الواضحة بين مدينة نيويورك التي يقيم فيها الكاتب الاميركي بول اوستر والمدينة الهيتروتوبيا التَّي انشأها لَّهُ روايته



بينما هناك من يتابع احداث ومجريات الواقع منافساً الصحفي في

ذَلكُ لَينشئ عالمه الروائي استناداً الي

هذه المعطيات المتحولة كما في رواية

(تقرير ميليس) للروائي اللبناني

العرض السابق يقدم امثولة عن اللا

تعيين الظرف الذي تتحرك فيه

طاقة الكتابة، وهو بالْضرورة ما يوفر

للكتابة اختلافها وتعددها، فحتى في

أكثر النظريات شكلية وتجريداً، لا

نتوفر على وجهة نظر مقنعة حول

انفصال موضوعة الكتابة الروائية

واساليبها عن الظرف العام الدي

ما الذي يدفعني ككاتب لأختيار هذه

الموضوعة وهذا الاسلوب وهده

التقنيات؟ إنه بالتأكيد ليس مجرد

نداء العبقرية والفن الكبير. انه شيء

يأتي من خارج الكتابة، ويتحدد من

خارج الكتابة حصراً. إنه ما يجعل

الكتابة نوعاً دائماً من العلاقة، نوعاً

وهذا ما يتضح لدى بعض الكتاب

من الاتصال ونوعاً من الرسالة.

الشاب ربيع جابر.

يتحرك فيه الكاتب.



ووظيفتها. فحين كتب ماريو فارغاس

يـوســا روايـته (مـدينــة الكَلْآب) كــان

يفكر تحديدا بفضح المساوئ

والانتهاكات التي تجري داخل

المدارس الداخلية في البيرو. ويبدو ان

هذه الرسالة وصلت واحدثت التأثير

الذي كأن يوساً يأمله، فتولدت زوبعة

إعلامية انتهت الى تغييرات فعلية

وقد تكون (الرسالة) من نمط (عرض

الحال) أي تقديم شهادة أو صورة

دقيقة عما يجري الان، عما يجري

حول الكاتب. أو من نمط التوثيق

المجازي لاكتشافات الكاتب الروحية

والنفسية، خلاصة ما لتجربة غدت

والمؤكد أن الروائي في أغلب الاحوال لا

يتمكن إلا بمشقة من ادعاء انفصال

مبادرة الكتابة لديه عن تضاعله مع

المحيط الاجتماعي والسياسي من

أفكر في كل ذلك وانا اتأمل امكانات

(اللا تعيين الظرفي) بالنسبة لكاتب

فلا يُجيب

على أرض الواقع.

جزءاً من الذاكرة.

حوله.





أتأمل تلك الكتابة التي تأتي خلال

الليل حين يكون الموت قد وسخ الذاكرة اليومية للكاتب خلال النهار أتأمل تلك المقبرة الهائلة التي تعطى كل يوم دلائل جديدة على وجودها خلف قشرة الحياة النهارية، وهي تكشف عن جثثها من دون أي ممكنات (لتعيين ظرفي!).

ويطبع الكتابة التي تنجز فيه بهذه الخصـوصيـِة دونّ ريب، ولكن هل الظرف العراقي الخاص في هذه

شخصياً لا املك اجابة يمكن لى ان

اساس واقعي، يمكن الله يساهم الكاتب بتقريبه أو ايضاحه أو

عراقي يسعى للتناغم مع ذبذبة المحيطُ من حوله، والتقاطُ أيضًاع الكتابة من خلال ذلك.

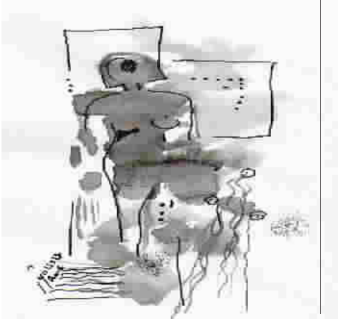
إنه بالتأكيد ظرف شديد الخصوصية

اختبرنا فعلاً امكانات هذه الكتابة الخاصة والمميزة، ام انها ممتنعة لأن الايام هو ظرف اللا كتابة بالدرجة

يحتاج الكاتب الى حلم، حلم ذي

الذي يتخلق لمستقبلها، والذي يشي باحتمالات كابية اللون، يفرضٌ في كل الاحوال تحدياً كبيراً .. ازاء الكتابة، إن كأن هناك اصرار كاف على (اعتناق) الكتابة والاستُمرار فيها. هذا التحدي

اعممها وأتخذها انموذجاً للكتابة الروائية العراقية الآن. ولكني احمل في ذهني افتراضات لهذه الكتابّة ليس



ربما لا يتذكر اسمه توارثته الزوارق

عند النهر ... لا تعلم كم من الأجراس ترن ولكن تتحسسها آذناك... إنك تعلم كم من الكؤوس شريت ريما لا تعلم أن حياتك وموتك ليستا سُوى (كذبة كبيرة)... إنك لا تعلمُ أيضاً... سينُحَتُ لك تمثالُ ويقذفه المارة،

لا تعلم أن بقاءك خطرعليك ريما...انتحارٌ لرغباتك... لا تعلم أن عشرات المسافرين مروا عليك ولم تكنس الرياح آثار غريتهم بعد... لا تعلم كم سيدوم انسلاخك من جسدك القديم كم من الفتيات من حولك يحلَمن بموتك.

> أنت لا ترغب بمشاهدة بقايا البشرالطافين هناك لأنك أحدهم.

بكرات نارية...

بلحظات العشق الأبدية) ص, ٢٤

كما أن القاص يرمي، في الغالب،

إلى المزج بين الواقع والضانتازيا

الناس من هجوم للمغول وفي يده

بندقية خشبية، لكنه، أي الراوي،

بعدئنذ يتوجس منه ويحاول

الابتعاد ولا سيما حين ينعته

المجنون بالخائن، ثم حين يبدأ

بتمثيل إطلاق النار من بندقيته

. الخشبية وبصوته الذي يحاكي به

دوى الطلقات فيسقط الراوي أرضا

وقد تخضب قميصه بالدماء. وكنت

أتمنى أن يعنون القاص مجموعته

بعنوان هذه القصة (الرجل

الساعة) بدلاً من العنوان (إعادة

ترتيب) الذي أجده تجريديا إلى

حد بعيد. والتحول الفانتازي مهما

كان بارعاً يغدو بلا معنى حين لا

العالم الذي يتحرك من حولنا كثيف، مجسّم، ومتشابك بتفاصّيله وعلاقاته، يغص بالأشياء والحبوات والحالات والأحداث.. هناك الطبيعة والبشر، هناك المحسوس والمتخيل، وهناك مقولات الإنسان الكبرى "الحب والحرية والقلق والخسوف والألىم والأمل والأحلام والموت" وهناك قبل هذا وبعد هذا قطبا الوجود الأزليان "الخير والشر". والعالم للوهلة الأولى يبدو فوضى عارمة، لكن ثمة من يصر على أنه ينطوي على، أو يسير على وفق نظام شامل ودقيق، غاية في التعقيد. والقاص هناك، في الداخل وفي الخارج، في السوقت عينه. في الداخل حيث يعيش حياته جزءا من العالم القاتم وفوضاه، وفي الخارج حيث يقف من أجل أن يراقب، ليعقل الضوضي أو يفهم ويستشف، ويجسد رؤيته عبر الوعي ويوساطة اللغة. وفي هذه المنطقة المتوترة بين الداخل والخارج عليه أن يختطف في كل مرة حدثاً ما، فكرة ما، حالة ما، وضعاً ما ليحيله

باللغة ومن خلال اللغة إلى نص . إبداعي.. القصة القصيرة إذن، بمعنى ما، فن اختطاف. عملية الاختطاف هذه لا تحصل

اعتباطاً، فما يُختطف يُفترض أن يكون حاضناً لدلالة ما، أو معنى ما، وفي خضِم الممارسة الإبداعية ينبغي أن يَشحن بدلالاتُ ومعان يبثها المبدع، ويلتقطها من ثم المتلقى. واللغَّة في القصة القصيرةُ لغة مقتصدة موجزة، برقية، موحية، وملغومة بالدلالات ومنسوجة بانضباط ودقة تامين. والقاص ها هنا، لا يختطف جزءاً من العالم الحي فقط، بل هو يختطف من اللغة أكثر كلماتها ملاءمة وإيحاءً في بنائه الجمالي. فالقاص يقيم صرحه الإبداعي، أو هكذا يفترض، بجمل متوالية، متوازنة ومتناظرة لها إيقاعها وحيويتها وصلابتها وشفافيتها والتي تصور العالم، أو هذا المقطع من العالم وحركته. والقصلة القصيرة الجيدة هي تلك التي تحس بالحياة وقد أُختصرت وتجسمت وتعج بتناقضاتها، وأصبحت شفافة بهالة من غموض فاتن، ونابضة في نسيجها، في نسيج

القصة القصيرة رحلة خاطفة في جنون اللغة، شظية هاربة من إعتيادية الأشياء، لحظة رؤيا وقد أعتقت من الرواق الفاسد للزمان...

القصة القصيرة حرية. هذه معايير أولى تحضر أمامنا،

وعلينا أن نأخذها بنظر الاعتبار ونحن نقرأ، ونحاول تقويم أي نص يعرضه مؤلفه لنا على أنه قصة قصيرة/ أو مجموعة قصص.

في مجموعته القصصية "إعادة

\* \* \*

ترتيب" \* يسعى القاص حسين التميمي إلى بناء نصوص مقتصدة بلغتها، ومعبأة بدلالات بعضها مباشر وواضح وبعضها مبهم ويحتمل أكثر من تأويل واحد، ولذا نجد أن الشريط اللغوي لقصصه لا يتجاوز بضع صفحات في كل مرة، وحتى في متن نص واحد مثل <u>مقتطفات من مسودة دفتر</u> القصص نصادف بمقاطع يكاد كل منها یکون خبریاً، من دون حواش زائدة، لكنه يكتسب قوامه المستقل وأفقه الدلالي. وعلى الرغِم من حرصه هذا فإنه يقع أحياناً في فخ الإسهاب فتستدرجه اللغة التي يريدها شعرية بمجازاتها واستعاراتها التي لا تضفي قوة على بعض نصوصه وإنما تضعفها كما في هذا المقطع من قصته (هناك..

مقاربة الغباء، وما بين خطوة أخرى وأخرى سيمريوم أو أكثر، عل الوقت يكفى للتذكر، وللتمثل في ذاك التذكّر، كذرات رمل في ساعة بحجم العمر، ساعة بخيلة لا تفرج في كل ساعة عن حبة رمل، حبة ضوء، قلب، عشق دام، متبلور إلى العظم،

حبث أنا): "سأحاول أن أبطئ من خطواتي حد

ماسي الوقع، ماسي الافتتان

وبين المعقول واللامعقول، أي أنه يمنح الحدث الواقعي المعقول بعدا لاواقعياً ولامعقولاً في لحظة حاسمة يختارها، ومثل هذا المنحى قد يصيب القاص ويقنعنا نحن قراءه بما يقول ويسرد، وقد يخفق في اختيار لحظته المناسبة فيحبط عندنا إحساسنا بالدهشة. في قصة (الرجل الساعة) ينجح القاص في استدراجنا خطوة خطوة إلى لحظة الذروة، ناقلاً متنه الحكائي مما هو اعتيادي ومألوف إلى ما هو غرائبي وغيـر مـألـوف، أي فـانـتـازي ولاً معقول. فالرجل الساعة شخص ذهانى يقف وسط الميدان مشيراً بيديه كما الساعة وظله يدور معه، 

ومعظم شخصيات قصص المجموعة متوحدة، تعانى من عبء ذكرياتها، وتحسس بالقلق والإحباط والخسران، وفاقدة لأي أمل بشأن المستقبل، ففي قصة (في مدى الليل يزرع الشيطان وردة) نجد الشخصية يوغل في مدى الليل بعينين حائرتين من خلف نافذة صغيرة، وتوحي هذه النافذة بالعزلة والنبذ، وكما في معظم القصص لا نتلمس حقيقة معاناة الشخصية كاملة وربما كان القاص يريد شحبذ مخيلتنا لنملأ ي ... الفراغات بدلاً عنه، فهو يومئ إلى أفراد عائلة قضوا بسبب مرض لا

يسميه، وحبيبات هجرنه، حتى أنه

يضيف شيئاً إلى دلالة النص

القصصي، وما يحصل في قصة

(ورقة بيضًاء) من مشاهد فانتازية،

اعتقد أن سببها المخيلة المحمومة

للشخصية الرئيسة وهي إزاء الورقة

البيضاء إذ تتحول الأقلام التي

تستخدمها في الكتابة إلى أفاعي

مرعبة، وتترى أمام ناظريه مشاهد

أقل ما يقال عنها أنها لا معقولة،

فنحن يقينا إزاء شخصية عصابية

تسعى للكتابة لكن لا وعيه يقذف

أمامه ما يعيق عملية الكتابة لديه،

كأن الكتَّابَّةَ فعل محرِّم يقاومه

ضمير خفي معذب، يفكر بالخيول،

أو يتمنى أن تتحول الأخيلة إلى

خيول يحاول السيطرة عليها. ومن

ثم ولأنها تمتلئ بأحلام أيضاً عن

مجد أدبى تكتشف أن الورقة التي

أمامها ما زالت بيضاء.

ينكفئ في لحظة ما إلى استعادة . أولى أيام أو ساعات طفولته وهو يلثم ثدى أمه، ليتنبه إلى شفتيه بصره في أرجاء حديقته السوداء، ويلمح شبحا لوردة صغيرة قرب السياج فيغلق النافذة" ص, ٨٩ كما لو أنه يرتد إلى دفء الرحم وعتمته في مسعى مجازي للهرب من واقع موحش قاس. والقاص حين يلتقط شخصية

مأزومة ما، يقدمه بلا تعاطف أو تفهم، وأحياناً حتى بلا شفقة مثلما يحدث لشخصية قصة (تِأبِط وهماً) والتي تعتَّقد أنها لأديب مهم له حظـوته ومكـانـته فيتعرض لأختبار مهين أمام كاميرا فيـديــو وتحـت وابل مـن الأسئلــة. والموقف كله مقلب أعده الأدباء لفضح أمره، تكشف هشاشة وعبه وفقر موهبته وضآلة نفسه. وكان من الممكن لمثل هذه الشخصية أن تعالج بشكل أعمق من خلال التقصي في إشكالية وضعها النفسى والوجودي، وبموضوعية من غير الإمعان في التجريح. وأظن أن القاص يمتلك تجربة ترية في معرفته بشخصيات من الواقع الاجتماعي والثقافي لكنه يستعجل في التعامل معها فنياً فيضطرب السرد أو يفقد عنصر الإقناع. ففي

قصة (انتماء) نكون مع شخّصيةً

تعيش لحظات سعادة مفرطة بسبب

من أن المرأة التي أعجب بها تمشي

الآن معه وهما في غاية الانسجام

ثم إنه تركها في ذهولها واقضة، وانسل متلاشياً وسط الزحام وخلفه يترد في أذنيها صدى كلمة.. هكذا.. هكذا.." ص, ٥٢ هل شعرت الشخصية العاشقة هذه إنها غير جديرة بالحبيبة التى حلمت بها طويلاً، لأنها ببساطة خذلت الرجل الذي استنجد بها فلم تحرك ساكنا بينما بعضهم يبرحه ضربا أمام أعين المارة اللامبالية؟. يستحوذ القاص من خلال كثير من نصوصه على اهتمام قارئه، ولا سيما من خلال لغته الشعرية،

مكذا.. هكذا.

وشخصياته المأزومة المتوحدة التي تكابد في عالم غير آمن.

حتى يحصل موقف عرضى حين

يلحق بعض الأشخاص بترجل

ضئيل الحجم ويشبعونه ضربا

فيلتقى نظر الرجل هذا بنظر

الشخصية العاشقة التي تفسر

النظرة بالاستنجاد غيترأنه لا

يفعل شيئا فيحس بالصغار فيترك

حبيبته بعدما يفاجأ بصوته

المتحشِرج "وهو يخرج من فمه

صارخا بها؛ ليكن قد فعل ما فعل،

لا شيء يبرر قسوتهم، ما كان عليهم

أن يضربوه هكذا.. ما كان عليهم..

 (إعادة ترتيب) حسين التميمي.
منشورات اتحاد الأدباء والكتاب في العراق/ سلسلة الكتاب الأول. ىغداد . ط١/ ,٢٠٠٥