### علما قاعة الاتحاد العام للأدباء والكتاب

# حفل تأبيني في الذكرى السنوية الأولى لرحيل الفنان كريم جثير

بعض اعماله، وفي الوقت ذاته اتسم كريم جثيـر

اقام اصدقاء الفنان المسرحي الراحل كريم جثير على قاعة الاتحاد العام للأدباء الكتاب في العراق، حفلاً تأبينياً بمناسبة الذكرى السنوية الاولى لرحيله، قدم للحفل الكاتب جمال كريم الذي ابتدأه

تلك الظهيرة الايلولية من عام ۱۹۹۱، حین التقيته في مقهی آزال وسط العاصمة اليمنية صنعاء، فقد الفته منذ سبعينيات القرن الماضي، فناناً، متمرداً ومغامراً جريئاً، متسمأ بالبراعة والابداع، ممثلاً ومخرجاً ومؤلفاً وناقدا مسرحيا وكانت هدده البراعة دائماً محملة بدلالات ورموز غالباً، ما تحيل المتلقى الى كل ما هـو انساني وجميل ومــدهــش، بل

استفزازي في

نفسه، بالجنون، جنون المسرح واهدافه الإنسانية النبيلة، وقد لا أضيف جديداً، حين أقول ان تجربته المسرحية استطاعت ان تسجل وببسالة كل ما يتصل بهموم ومعاناة الانسان العراقي من خلال كشفه الجريء لأساليب النظام القمعية والوحشية، ويخاصة مشاهد الحرب الأكثر دماراً وويلات، والتي غالباً، ما كانت تختفي وراء انساق ثقافة العِنفّ والموت والدمار بمغام راته المسرحية، بحثاً عن الاصالة والابداع والتضرد والتجديد، فقد تمرد ولاكثر من مرة على حيز المسرح المألوف والسائد، فُوجِد نفسه في صميم رسالة المسرح، جاءت معظم أعماله التي اخرجها أو ألفها، معبرة عن الهم العراقي، فلم يبال يوماً برفع صوته المسرحي واطلاق صرخته عالية مدوية في وجه الظلم والقهر، بدءاً من تجربته في مسرح البيت وحتى تجاربه الاخرى في مسرح (المقيل) الذي ارسى دعائمه في اليمن أو تجاربه الاخرى في منفاه الكندي، وصولاً الى عمله الاخير في بغداد (احدب نيونوتردام) وحتى رحيله على مسرح الحياة في أحد ازقة البتاويين.

بعد ذلك تليت كلمة الفنان عبد الوهاب الدايني جاء فيها: وإن مات مبكراً، وإن الحياة فارقته، وإن هوّ فارق الحياة.. هل هناك من فرق؟.. المهم انك تركتِ هذه الدنيا، تركتها حسب علمي، وانت لت آسفاً عليها، بل كاره لها.

ان من يقول كريم جثير قد مات، فانا لا أصدقه، إن الذي يترك ارثاً مسرحياً، رغم صغر سنه، فهو

إلا انك، حي بيننا.. في هذا الحفل التكريمي ولا

فقدناك يا كريم جسداً، لكنك بين ظهرانينا، حي..

فمأساة عراقنا مازالت كما هي، بل زادت ، اننا اموات نسير على أرض الوطن، ولا نعلُّم متى نلحق بك ؟ ثم القى الكاتب رزاق عداي كلمة عن مشاهدية الراحل كريم جثير نقتطف منها: أرى من المستحسن ان نبدأ من النهاية:

فطوبى لمن يموت وهو حي.. نم.. نم يا كريم..

رجل مسجى في رابعة النهار، عند قارعة الطريق، أهو في حلم؟.. ربما.. ترى أيعى فحوى حلمه، هو يرتدي السواد، أتون تموز في ذروته، والحلم باق.. حلمه على الأغلب ينصب على هموم مسرحيته القادمة، الرجل في غمرة حلمه يهذي، هو يهذي مذ ولد.. مشهد(۲):

عند غسق الليل، تزداد نبرة الهذيان وترتفع حرارة الجسد، عيناه باهتتان، يحرك أصابعه، يمسك الشراشف ويشدها باصابعه المنظر يوحي بانه يحاول ان يقبض على شي ما..

لايمكن لمن يرى الرجل في منتصف الليل سوى ان يتيقن تماماً من ان هذا النائم المستيقظ، يجهد نحو الامساك بشريط طويل لحياة تتراوح بين الصعود والنزول، والجنون والتمرد، والعقل والسكينة، والفوضى والشفافية.. المشهد الأخير:

الحسد هامد، وبهذا يستكمل- الكائن الفنان- كريم جثير- مشروعة الكينوني، لينطلق ثانية في طيف

كما القي الشاعر حسين القاصد قصيدة من الشعر العمودي، فضلاً عن قصائد من الشعر الشعبي القاها الشاعران حسن الشامي وسعد صاحب.

وقرأ الاعلامي ضياء الاسدي شهادته التي قال فيها: كريم جثير- الطائر الذي آثر الا ان يحط على شجرة الوطن المكلوم، ليجد ضالته في ان يتنفس الصعداء بين احبائه واقرانه.. لقد ترك كريم جثير شوارع حبلي بالورود وتسكنها السكينة والامان في منافي القسر لسيتبدلها باخرى مفخخة ولا أمان

كريم جثير رحل قبل اوانه بكثير ليغادر خشبة المسرح الذي احبه حد الثمالة ليدخل خشبة أخرى وهي خشبة التابوت قبل ان يكمل حلمه الكبير في السفر الى اليمن واخراج اعمال كان متفقاً عليها في حديدة اليمن الاثارية.

كريم جثير كان يضحك كثيراً حباً بدفء وطن ادار له ظُهرهُ ولم يحفل به وهو الابن البار والمقاّمر العنيد العتيد الذي أقحم نفسه عنوة في اتون المفخخات الموقوتة لخطف العراقيين على قارعة طرقها الوعرة..

كريم جثير .. ايها الصادق، المبتلى بحب المسرح طوبى لك وانت ترقد قرير العين بين ثنايا وطن

منحته الكثير دون مقابل.. كريم جثير ايها الحاضر الغائب، سننسى ولو برهة من الزمن انك قد رحلت ونتذكر فقط انك عدت الى

المنفى ولكن هو منفى اللاعودة والوداع! أخيرا، ومن اليمن، أبرق صديق البراحل الفنان المسرحي اليمني، علي الجنفدي، برقية جاء فيها: الى أهل الفنان والصديق الرائع الراحل كريم جثير،

والى اصدقائه ومحبيه الاوفياء، شكراً لكم جميعاً لاقامتكم هذه الاحتفالية التأبينية عن فقيد المسرح ــي واليمني على حـد

# الأدب والمحافة..

ناظم محمد العبيدي

يروي كتاب سيرة الروائي الأمريكي "ارنست همنغواي" ان اذا كنت تريد ان تكون كاتباً".

تضعنا هذه النصيحة امام حقيقة تناولها الكثير من اهل الادب، وهي ان العمل الصحفي بطبيعته يضر بالاديب ويبعده بطريقة أو باخرى عن مشروعه الابداعي، ويسيء الى فنية كتاباته الادبية، بيد ن هناك أشارة يوردها الروائي الكولومبي "ماركيز" في الكتاب الذي روى سيرته الذاتية عشت لأروي" وكان قد عمل شطراً من حياته مراسلاً صحفياً كما فعل "همنغواي، يذكر "ماركيز" انه انتبه في مرحلة من حياته الى خطورة التحقيق الصحفى واهميته في توجيه الحقيقة، وكان يتحدث عن حادثة بعينها ، الامر الذي جعله يشعر بقدرة التحقيق الصحفي على التأثير في الرأي العام

وعده وجهاً من ضروب الابداع. 🖺 فكيف يمكن التوفيق بين هدين الموقفين؟ فهل يضر العمل الصحفي بالأدب كما تقول "شتاين" ؟ ام يمده بمادته ويفتح امامه نواَّفذ الحياة المختلفة كما يقول "ماركيز"؟

الحقيقة ان كلا الرأيين صحيح إذا ما تاملنا وجهتى النظر اللتين ينطلقان منهما، فالعملِّ الصحفي يقوم على ملاحقة كل ما هو عام وآني، فالبحث عن الاخبار اليومية، وهموم المجتمع المتزايدة تفرض نماط معيناً من الكتابة، ويصبح المحرر الصحفي مرآة عاكسة لكل ما يجري من حوله، ولايكون هناك مجال للخروج من دوامة الكتابة اليومية الى ما هو شخصي وذاتي واذا كأنِت الكتابـة الادبيـة تنبثق من الذات وتنشد مُحنى جمالياً بواسطة اللغة والشكل، فان الصحافة تسعى الى الاحاطة بوقائع الحياة السياسية والاجتماعية، فليس المهم في الصحافة ما يراه المحرر من وجهة نظر فنية أو جمالية، بل المهم تقديم المعلومة أو الحدث دون أبطاء، وهنا اشارة الى الايقاع المتراكض للعمل الصحفي فالقارئ اليومي يريد زاده اليومي من المتغيرات المرتقبة وغير معني بتلك التأملات الإبداعية التي ربما أخذت من الفنان-لاجتراح ابداعه - شهوراً أو سنوات كما يحدث لكتاب الرواية مثلاً، ونفهم على ضوء هذا تلك الكلمات للكاتبة الامريكية اشتاين" معني ان يظل المحرر الصحفي رهين الكلمات والا ينفتح على الأشياء كما هي في واقع الحياة، لأن الوقت المتاح للمحرر الصحفي وهو يلاحق الأحداث لا يكفي للخروج برؤية شخصية يتطلبها العمل الأدبي، أي اعادة تقديمها وفق لشرائط الفنية، إذ ان الأدب -بشكل عام- يعيد تخليق الحقائق الموضوعية ولا يقدمها كما هي في الواقع، وهذه من بديهيات الفن، والاستغراق في الكتابَّة الصحفّية يضيق مساحة اللغة المستخدمة لدى الفنان، لأن مجال الكتابة يأخذ طابعاً نمطياً ولا ينفتح على آفاق الخيال مثلما هو الحال مع الكتابة الأدبية، وبوسعنا رصد الصياغات اللغوية لكثير من الصحف وقراءة الاخبار المقدمة فأننا سنجد عبارات جاهزة يستخدمها الجميع، ولكن ماذا عن ملاحظة ماركيز" حول اهمية التحقيق الصحفي ووجوهه الابداعية؟ لابد من التوقف قليلاً عند هذا النمط من فنون العمل الصحفي، فالتحقيق الصحفي يتميز بجانب أبداعي يلامس أوجه الحّياة المختلفة، ويسمحّ بكتابة ابداعية تحمّل وجهة نطر شخصية، ولعل في عزوف الكثير من العاملين في لصحافة عن كتابة التحقيقات ذات اللمسات الابداعية وارتباطها بالاقلام الادبية التي مارست أو سبق لها معالجة الفنون الأدبية ما يؤكد ما نذَّهب اليه، فالتحقيق يتطلب دراسة ظاهرة ما، أو موضوعة ما والتوقف عند تفاصيلها، ويتضمن وصفأ وربما حواراً وتأملات ذاتية لا تخلو عند المبدعين من الكتاب من سبر للحقائق، ومعالجات ابداعية

ويمكن تلخيص ما يتميز به التحقيق كفن صحفي عن بقية فنون الصحافة، أن التحقيق يحاول الكشف عن حقيقة تتعلق بمكان أو حرفة أو أي شِيء انسانِي أو علمي آخر، ولبلوغ ذلك يتطلب جهدا تأمليا ووثائقياً الأمر الذي يجعله انجازاً جديراً بالنظر والدراسة، وربما احتفظ بأهمية تاريخية لا تتوفر للكثير من الكتابات الصحفية.

تقارب أو تكاد توازي ما نجده لدى الأدباء من كتاب القصة أو

ولهذا جاءت اشارة "ماركيز الى اهمية التحقيق الصحفي،

## مقاربات الإبداع

المؤلفةِ "جرترود شتاين" قدمت له نصيحة، وكان يعمل مراسلاً صحفياً: "اذا بقيت تشتغل في العمل الصحفي فانك لن ترى الأشياء، بل ستري الكلمات فقط، وهذا لن ينفعك

كِنِتُ عادياً قيل أن أقراً جريدة الصباح بدت الشوارع ممرات جامدة في خريطة حتى المجزة الأن متأخرة، تأخرت منذ سنين

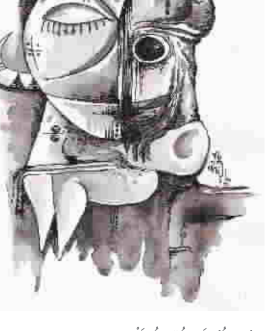
البارجة أغلقت نفسي، قلت ما جدوى المجزة الأن ونَمْتُ كَانَي مرميَ فِي هُوة سِحيقة كنت عاديا قبل أن أجلسَ في القهى وأقرأ الجريدة لم يكنْ للشاي طِعمُ الأهلِ البهِيدِينَ هذا الصياح ولإ للخيز ليونة الحقل ودَفَّءِ الَّايَّادِّي المتحابَّةُ لم بدت حُتى الأشجار مُتعبة من الوقوف؟ ووجوه الأطفال متعسرة كَأَنْهَا تَستِدُكر درساً يَظْلَتُ مِنَ الْدَاكرة 9 حوار المارة مقتضب كالتعزية

حتى الإشاعة فقدت جذوتها وماية طرافتها لسعة رحمتنا الوحيدة كانت. بشرى من نوع ما الإشاعة بشرى لأنها الشئ الجديد في حياتنا تشابهت الإشاعة والإشاعة، وأيامنا تتشابه ية الجنّعة ألم حور تتشابه الأشياء أفتل ما يقتل التشابه، يجعل حتى الحركة ركوداً مثل أمواج ماء إسن. الإشاعات تتشابه وكذلك الأيام

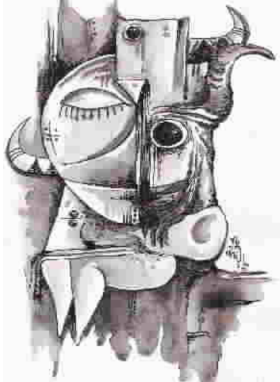
> نصف طِفلك بيدك ونصفهُ الآخرُ بَيْنِ فكِي وحش ما الذي تفعلُه ﴿ تَأْخِرَتِ الْعَجِزَةُ الآنِ.

رشُ يابي الصباحُ، كماء في نبات يابس كنت عاديًا قبل أن أقرأ جريدة الصباحُ

أغلقتُ نفسي قلتُ ما جدوى المجزة الأن؟



لم أرشخصاً واحداً من قلعة دره من قبل لم سميت قلعة ٩ لا بد أن تأريخها منغص بالحروب تقول الجريدة آلاف الأدميين بثياب النوم يجرون من الأبواب من شعر الرؤوس يلطمون على الأسنان بأعقاب البنادق



قلعة دزه

لا أعرف أين تقع قلِعة دره

### قال لي شِاهد عِيان هاربَ تواً: كنتُ مُثِّلُ أَعمِى مُهدَّدٍ بِٱلْاغْتِيالِ يركضُ في كلُ ٱلنَّجاْهِ وأَذُنِاهِ فِي ذُردُورِ

كيف تواسى أعمى مهددا بالأغتيال؟ آتخذ الجنبود مواضع الرمي بالذخيرة الحية عينُ مَعْلَقُهُ، وعينَ مَحَشُوَّةٌ بِّالْرِصاصُ سدوا الطرقات، كالأسلاك الشائكة آلاف الآدميين بثياب النوم داخل اللوريات الخاكية مائة وثلاثون ألف صراخ محصور ممنوع عليها الأكل والشرب والمراحيض كم طقل بال على نفسه من الخوف الأن

كم عجوز تهدلت رقبتها إلى الأبد؟

اشتعلت الصافرات، وراديوات إللاسلكي مؤخرات اللوريات تهد رُوتُهتزُ كمياه برُّكانية الخوذ الفولاذية مشدودة في الأحناك

عينُ مِغلقةٌ، وعينُ محشوةٌ بالرصاص. ثم لم تنج سبورة أو دمية في قلمة دزه

ما الذي قالته البيوت للعبوات الناسفة؟ ما الذي قالته المدرسة للمدفع؟ ما الذي قالته المئذنة لصاروخ أرض -أرض؟ ما الذي قالِته الأرجوحة لِقَائدُ العمليَّاتَ العسكريّة؟ لماذا لا تننزع الجبال صخورها وتحارب؟ تسدُ الطرقات في الأقلَّ ما الذي تنتظره القيامةُ إذنُ؟

> الدراجاتُ الناريَّةُ في مقدَّمة اللوريات الجرارة تقودُ قُلعةً دِزُهُ بُرِمْتُها.

1919-1-9 لندن

## اصدارات عراقية

عن سلسلة الكتب المترجمة، صدرت للشاعر عبد اللطيف بندرٍ اوغلو، مطوّلة شعرية تتألف من

وفي مقدمته، يتحدث المتـرجم عن دور الادب التركماني في العراق ونماذجه المتميزة في الملاحم والاساطير والحكايات والشعر بمختلف



### وقد برزت ثمة اقلام كثيرة اشتهرت في ميادين الثقافة والادب المعاصر في العراق وبرغم ان ديوان جديد دراستهم في المدارس لم تكن بلغة الام، الا انهم

مدارسه ومذاهبه.

الوقت الحالي.

الاذربيجانية الوطنية.

ظلوا محافظين على تـراثهم ولغتهم وادبهم

وواصلوا العطاء في حقول الادب المختلفة

واصدروا الصحف والمجلات والكتب باللغة

التركمانية، منذ اوائل القرن العشرين حتى

ويعد الشاعر د. عبد اللطيف بندر اوغلو، احد

ر... ابرز الشخصيات الثقافية على المستوين المحلي

والعالمي، حيث عمل مديراً للثقافة التركمانيةً

ورئيس تحرير جريدة يور- الوطن التركمانية

أكثر من ربع قرن ومنح للثقافة التركمانية

زخماً ونشاطاً كبيرين، وللشاعر حوالي خمسين

مؤلفاً في مختلف حقول الادب واللغة والتراث

والتاريخ الادبي وللشعر منه عشرون مجموعة

شعرية، خلال نصف قرن من العطاء، وقد

منحته جامعة باكو شهادة الدكتوراه الفخرية

تقديرا لخدماته للثقافتين التركمانية

والاذربيجانية واختير عضوا في اكاديمية العلوم

ويقول المترجم، ان المطولة الشعرية التي تحمل

عنوان "الالم لي. لك الإمل والعواصف

للجميع" يعتبر عملاً شعرياً فريداً وابداعياً

وينطوي على مغامرة سياسية، حيث كتبها

الشاعر في السنة الاخيرة من الحرب العراقية

الإيرانية، في ظروف لم تكن تسمح بهذا النوع

من الشعر السياسي، وقد استطاع الشاعر فيها

توظيف الرموز العامة والتاريخية والشخصية

للتعبير عما يدور في ذهنه ليجسد من خلالها

تجربة حياتية وفكرية متشعبة متنوعة محاولا

تأسيس عالم شعري تمتزج في اجوائه احِلام

الشاعر مع المعطيات القاسية للواقع، فضلاً عن

توظيف الرباعيات التراثية التركمانية الشعبية

العريقة المسماة "الخويرات" وكذلك استخدام

الاشكال الشعرية ذات القوالب الكلاسيكية

مقتطفات من المطولة الشعرية

لي الالم، لكِ الامل والعواصف للجميع:

يمر زمن آخر، يغير التاريخ صفحة من

لي الالم.. لك الاهل والعواصف للجهيع

(١٥٥٢) بيتاً شعرياً، ترجمة وتقديم هاني

### لنا الطيور التي تصدح وقت الشروق وكل الشموع التّي توقد في الاضرحة

مجلات عراقية

- Military

يولد حب في قلب العالم

لنا الدماء المراقة

يكشف ربيع الزمن البعيد

المعلقة عيونهم في الامال

عن ورود الخزامي المدفونة في الثري

والقلوب الخافقة ونبض الشرايين

لنا الصواعق التي تدمر الدهاليز

لنا البراكين الثائرة والاطفال الجياع

لى الالم.. لك الامل والعواصف للجميع

العدد (٣١٨) الصادر حديثاً من مجلة (الثقافة الجديدة) التي تأسست سنة ١٩٥٣ احتوى على العراقي اضافة الى ملحق العدد (ادب وفن).

(كي لا يدوم الخراب ويتبدد الامل) التي دعت الى تأسيس منظومة قيم ثقافية تروج للسلام والتسامح وحرية الرأي وترتكز على مبادئ المواطنة والمسؤولية وتحترم التعددية والتنوع

(الاحتلال الامـريكي للعـراق وانهيــار بـنيـــة الخطاب الوطني الديمقراطية) وقد كتب الدكتوران عامر حسن فياض وعلي عباس مراد بحثا مشتركا عن (اشكالية السلطة في الفعل السياسي العربي الاسلامي) فيما كتب د. كاظم المقدادي (بعض امراض واسباب وفيات الأطفال العراقيين فِي المهجرِ) وعصام غيدان وناياب الدباغ بحثاً مشتركاً عن (حالة البيئة والتراث المعماري في العراق) قام بتعريبه كامل شياع، فيما عُرض د. هاشم نعمة كتاب الباحثة الامريكية كارن ريما نيمت عن (الحياة اليومية في بلاد ما بين النهرين قديماً) الصادر في لندن حديثاً، فيما احتوى ملحق (ادب وفن) على دراسات متعددة لجميل الشبيبي وسليم الجزائري وصلاح الحمداني واسعد اللامي وغيرهم ونشر الملحق قصيدتين لاحمد هاشم وحسن البياتي.

# الثقافة الجديدة

الكثير من الموضّوعات والبحوث التي تهم المثقف من موضوعات وبحوث العدد افتتاحية العدد

القومى والديني والمذهبي. وكان البحث الأول في العدد بقلم د. صالح ياسر وقد حمل عدة عنوانات ابرزها "ملاحظات اولية حول الموازنة الفدرالية للعراق لعام ٢٠٠٦"، وكان من بحوث العدد الاخرى دراسة د. عدنان عاكف (انشتاين والاشتراكية) ود. سامى خالد (المواطنة الديمقراطية) واسماء جميل رشيد عن (المراة العراقية بعد ثلاث سنوات من التغيير) ولطفي حاتم عن