

تلويحة المدى

■ شاكر لعيبي

مكتبة شخصية: شهادة

أكوِّنُ الآن مكتبة خامسة. الأولى في بغداد، وكنتُ طالباً جامعياً،

تركتها من حي الشعب مع أعمال مخطوطة لم تُنشر مطلقاً. الثانية في بيروت، تركتها عند خروجي منها إثر حصار بيروت، لدى

صديق، ولا أعرف مصيرها. الثالثة في جنيف، الأكبر، وكانت تحتوى على أكثر من ٣ آلاف كتاب، لأنهـ حصيلة أكثر من ٢٨ عاماً من الشراء والإهداءات، حاولتُ نقل الأساسيّ منها إلى تونس، عند انتقالي إليها، فوصلتني وقد قَضمتْ نوادرها من قبل "أصدقاء"كنت

أئتمنهم عليها. الخامسة التي كوّنتِها في الجنوب التونسيّ يُضاف

تختلف الحقول نظر التنوّع اهتماماتي، بين الشعر العربيّ و الفرنسيّ (إذكر مجموعة جنيفية كبيرة من سلسلة "شعر غاليمار" الشهيرة،

سرقها السارق هنا)، و الأدب العربيّ بمختلف أنواعه الفنية، وعلم

الجمال، وتاريخ الفن والفنانين والحضارات، والسيوسيولوجيا، والتاريخ الوسيط، ومجموعة كبيرة للغاية من كتب التراث العربيّ،

تقف على رأسها الطبعة المصرية من لسان العرب التي جلبتها لي

زوجتي السابقة من القاهرة. ومجموعها خليط من الكتب العربية

إليها ما وصلني من مكتبة جنيف المُثلَّمة.

والفرنسية، وأحيانا نادرة الإنكليزية.

## ليفيناس: الأنا والآخر

يتضق كل من قـرأ: ايمانويـل ليفيناس "بالصعوبـة والتعقد والتـواء العديد مـن أفكاره وطروحاته الفلسفية. وتبدى لنا مثيراً في علاقة تلق متأخرة، لأننا تعرفنا عليه خلال فترة قصيرة وهذا كاف لتأشير تخلف الثقافة العربية، التي انتظرت تاريخاً طويلاً كي يترجم هذا المفكر المثير بكيفية تكوناته المعرفية، ابتداءً بهوسرل ومن بعده هايدجر.



ناجح المعموري

و أكثر ما يثير الاندهاش فيما قرأت له هو

الكلانية واللامتناهي، وأيضا "الايروس وهذا هو موضوع مقالتي لهذا الأسبوع،

لأن الجسد أكثر موضوعات الفلسفة منذ

افلاطون حتى هذه اللحظة. واهتم به كل الفلاسفة، لكن تباينت رؤية كل منهم.

ولان ليفناس فيلسوف الأنا والغيرية،

قدم لنا محاضرة قصيرة، مختصرة، لا

بل مركزة تماما. وتعامل مع الأيروس

بوصف الجسد طرفا فاعل الحضور في

الزميان. ولم يستطع التعاميل مع الأنثى

إلا عبر الزمان وكأنها الفاعل اللمسي

في الكينونـة، والمانحة للأخـر طاقة لمس

يدنو بالذات نحو الآخر / الأنثى أكثر فأكثر، ويأخذهما معاً نحو الموت. وهذا

أهم الاقانيم التي ركرت عليها فلسفة لىفىناس، حيث اختيزل فلسفته بالمربع:

الله/ الموت/ الأنشى/ الحرب. وقراءة

في هذا التوصيف تضعنا وجهاً لوجه

أمام الأنا/ النذات التي تعامل معها

باعتبارها الموجود والذي عبره اختلف

مع هايدجر الذي منح الوجود / الكينونة

حضوراً متعاياً. اما ليفيناس فهو المفكر

الأول الذي دعا بالموجود حضورا ومن

بعد الوجود. وهذا يعنى القطب الصعب / العصى في ثنائية الفكر الفلسفي،

والتي انشغل بها كل الفلاسفة، واتسعت

كثيرا. بسبب الانشغال بها عبر الدراسات

الثقافية والمجال الثقافي. وتحولت

جوهراً مركزياً في العلوم الاجتماعية، واهتماماتها بالتصولات الثقافية ضمن

مشروع الهوية. ذات العلاقة المباشرة

مع الموجود، ودور الوجود في بعث كل

العنايات وتكريسها حول الهوية. وقراءة

ليفيناسس المتوفس لنا الأن جيـدا، يفضى

بنا.نحو الآخر.على الرغم من محاولاته

الدائمة اختراق الثابت / المعروف

المعرفي، ضمن اشتغالات العديد من

الفلاسفة. لكنه لم يعلن قطعية معهم، بل

حافظ على المشتركات الجوهرية، ولعل

الأبرز فيها الأنا والآخـر، أو الغيرية أو

الوجه والأخير هو المشير ليس للسؤال،

بل للدهشة، لأن ليفيناس أول من أطلق

الوجبه مجبازا على الغير أو الأخر، وصاغ فلسفته بلغة شعرية متسامية،

هـى التى أكدت لى مقولـة هارتمان حول

استجابة التاريخ / الأدب / الفلسفة

للتأويل، والموقف مع ما سنقوله عن

الأخس. يختلف تماماً وكلياً، وكأنه ذهب

من خلاله نحو الكلانية واللامتناهي، لأن

الشعر لديه. كما اتضح لي. ليس مرناً،

بل صعباً، وصلداً، ومعقداً، لكنه غير

منغلق، يفيض بدلالة الإله نابو، أو يفتح

وفهم الحضارات والتحولات البيئوية وأشكال العادات

والتقاليد والنزاعات والبدايات البكر لفهم الكونية الي

المخترعات العديدة في مجالات الحياة المختلفة والتي

ولدت اللبنة الأولى لتقبل الإنسان للتطورات الإقتصادية

والتعليمية والإجتماعية والزراعية والصناعية والإنعتاق من نير السيطرة الفردية والإقطاع، وأمام ذلك كان لابد

من الطرق على مفهوم الإحتياجات الروحية والتفتيش

عن متنفس للإستحمام في العالم المعيد فكانت الفنون

والأداب همًا الوسيلتان اللتان يستطع الإنسان صهر أناه

فيهما والوصول الى المستوى اللائق للشعور بالنشوة

وتأكيد العلاقة مع الوجود، وهنا كان لابد وإزاء المفردات

منافذ نقص الصورة كما اقترح الأستاذ

قلنا بأن ليفيناس تعامل مع الوجه باعتباره آخرا وأيضا اعتبر الأنثى آخرا / وجهاً ومن هنا يمكن الدخول لموقف هـذا المفكر حـول الآيروس الـذي اشرنا له سابقاً. الأنثى هي الأخر بالعلاقة مع الذكر، وتحمس ليفيناس كثيراً لتمنح المرأة حقوقها كاملة، بالتماثل مع حقوق الرجل، بعدما كان وظل تاريضا طويلا يتمتع بحقوق كبرى ووفرت له سطوة ثقافية على المرأة. وظل محتكراً لها. قال ليفيناس : أن الأنوثة هي للرجل الغيريـة الخاصـة بالمرأة والتـي لا يقدر. على معرفتها عن طريق الحب والزواج. هذا رأى ذهب باتجاه سرية الأنثى ومخفيات خصائصها الجسدية التي لا يمكن التعرف عليها بسهولة، على الرغم من إنه في كتابة "الزمان والأخر"منح

اللمس طاقة الدنو للأخس / الأنثى وهو. اللمس. كاف لتحقيق ما مطلوب من الذكر وما تريده الأنثى، ويفضى هذا الموقف الى أن اللمس شكل من أشكال الاتصال الـذي، غـير الادخـالي، لكنه يتوفـر على



إمكانيات الإثارة وتحفيز الرغبة، وإثارة الشهوة لدى الأنا والآخر واعتقد بأن ليفيناس ذهب الى مجاورة ليست مكانية بين الأنثى والمذكر، ولكن بين الكامن الذي فى جسديهما.

جسد الأنثى، لان الأنوثة هي الكامن/ والمجهول، السري، العميق، الذي يمثل غيرية الأنثى، أي يمكن الذهاب باتجاه رأي مغايس عن آراء فلسفية أخرى حول الجسد، وهو الجوهس الخاصس بالنوع والنذي يعنى السر الخاص بالأنثى، وهو أنوثتها التي لاتتعجل الإعلان عن تحققها، لأنها معقدة، صعبة، تظل مقاومة على الرغم من استجابتها، حتى اللحظة التى تحين فيها ليونة الجوهر، ومرونة الأسرار، وتدفق ماء العين وامتزاجه مع ماء نازل، يلتقيان معا بلحظة لا يقوى على الكائن/ الأنثى/ والمذكر السيطرة عليها، وإدامتها طويلا وقال ليفيناس (الأنوثة ليست جسداً يمكن أدراك حدوده تحت الضوء، بل هي خاصية مختفية على الدوام وانطواء على الدات. كما لا يمكن اختـزال علاقة الحب في مقابلة بين شخصين مختلفين يطمحان الى الانصهار في ذات واحدة عبر تقاسم لذة أبدية. أن الأُنثى هي مستقبل مفتوح للرجل في الزمن الممزق، أنها طريقة للانعطاء تطل على الوجود وعلى العدم كحرارة متدفقة، أنها هشاشية مطلقة ومعطويية / زهير الخويلدي / معان فلسفية / دار الفرقد / ط۱/ دمشق ۲۰۰۹ ص/ ۳۳//

كنا قد ذكرنا بأن الوجه يمثل الآخر في



أنَّ الاقتراب أكثر فاكثر من الغيرية / الأنثى ليست كافية للتعرف على سرديات

فلسفة ليفيناس، وسنعاود لاحقاً في الاقتراب منه أكثر، لكن ارتباط الأنوثة مع الجسيد الخاص بالأنثي والحضور اللامتناهي للذة لحظة الاتصال والذي ربما لا يوفر فرصة التعرّف على الأنوثة وأيضا الدنو المكتشف على الرجولة... لكنى اعتقد بأن استعارات هذا المفكر، تضع المتلقى وسط ارتباكات، مثلما تمنحه فرصلة الاستعانة بدلاللة نابو أو نقص الصورة عندما قال بشكل دقيق وقد تكرر اكثر من مرة في ما كتبه ليفيناس/

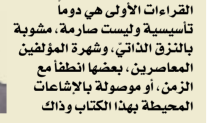
أن الوجه ليلمع داخل أثر الآخر/ن.م/ حتما الحضور الاستعارى للغة ليفيناس غير غائب، لكن يربك المتلقى، من خلال تكرار المفردة، وهدذا أبرز ما يمثل لغته الفلسفية... في المقطع الذي سجلناه اعتراف صريح، مع ميوله المستمرة، لتكتم على المعنى، من اجل تفعيل دلالة نابو، وتأتت له هذه الخاصية من الغنوصية والبلاغة التوراتية... ونستطيع أعادة صياغة ما قاله بطريقة أخرى، لكنها أكثر يسراً. أن الأنثى تلمع مع اندماج الأنا معها لكن هذا التلاعب يفسد لغة هذا المفكر الذي سنعاود الكتابة عنه مرة أخرى، حول"الزمان والأخر وثنائية الأنا والوجه، وهما ثنائية التشارك. لكن الغيرية الخاصة به تثبر عدداً من الأسئلة، لأنه جعلها غريبة تماماً ومدهشة لكن الاقتراب منه يوفر فرصلة الإمساك ولو بدلالة نابو الواحدة : أن الله والموت والأنشى والحربهم الغبرية، والفضاء الرحب الذي ينبغي أن

هناك كتاب نستنفد غرضنا منه بعد فصل أو عدة فصول. وهناك ما يُحِبر على إكماليه، وهناك الموسوعات الحضارية التي هي مراجع وقتية. وهناك ما لا نعيد قراءته البتة بعد القراءة الأولى. المكتبة، يُقرأ ثلاثة أرباعها عملياً أو نصفها. الباقي نعود إليه بين فترة وأخرى، لإكماله أو استشارته أو العمل عليه. فلا يمكنك قراءة كتساب الأغاني دفعسة و احدة. قرأته كلسه رغم ذلك بالعسودة المتواترة إليه. لا يمكنك قراءة موسوعة في تاريخ الفن تبدأ منذ فنَ الكهوف و صبو لا إلى أخر التيارات التشكيلية المعاصرة، إنها مشروع لقراءة ننتقى من الإصدارات الجديدة ما يلائم اهتماماتنا، لكن وقبل ذلك

ثقافتنا الشخصية. ما معنى مفهوم (أحدث الإصدارات)؟ اليوم بعض (أحدث الإصدارات) ضعيف القيمة، لأنها منشورة على حساب مؤلفيها أو في دور نشـر تستهـدف الربـح السهـل وليس الثقافة. الاستثناءات قائمة.

لا أتذكر أول كتاب قمتُ بقرأته وساهم في تشكيل وعيي. هناك صورة قديمة وبيدي كتاب (ثورة الشعر الحديث) لمكاوي، منتصف السبعينيات. أتذكر كذلك في مكتبتي البغدادية الصغيرة الأعمال الكاملية للسيِّياب بطبعية دار العودة. القراءات الأولى هي دوميا تأسيسية وليست صارمة، مشوبة بالنزق الذاتي، وشهرة المؤلفين المعاصرين، بعضها انطفأ مع الزمن، أو موصولة بالإشاعات المحيطة بهذا الكتاب وذاك، وأحياناً مرتبطة بالسياق الثقافي، ففي مصر، أعتقد، أول القراءات تنصبّ على الرواية، في العراق الشعر أو نقد الشعر. في صباي زوّدني صديقي الكبير، وهو "زوج" خالتي وكان معلما يساريا، بالكثير من المطبوعات (ومنها الطبعة الأصلية لألف ليلة وليلة) والمجلات المصرية التقدمية، وكانت من أوائل الأعمال التي قرأتها.

العلاقـة بالمكتبة الشخصيـة تتأسّس على المحبـة والرحمة. أتخيّل، على رفوفها تستلقي (رؤوس) مصغرة للمؤلفين، الحاضرين معنا، الشاخصين أحياناً نحونا، وهذا مخيف في بعض الليالي. في جنوب تونس أشعر بالضيق الكبير اليوم، لأنني لا أجد مكتبة "خشيبة"، متو اضعة وجميلة تلائم مزاج كتبي، ليسس بسبب غياب النجّارين، ولكن بسبب غياب القراءة المأساوي، ولأن مكتبة خشبية إذا ما وُجدت في بعض المحلات، فإنها محض ديكور أو رفوف أستعراضية لوضع أشياء ثمينة من الطَّرَف المعدنية والزجاجية والمصابيح، غير الكتب: لها هيئة مكتبة لوظيفة برجوازية.





القصيدة أسهل بالنسبة للعملية ذهنياً،

وبالتالى يجعل تجربة قراءتها أكثر

متعة. وبالتناوب، "فإن القراء يمكن

أن يُبِدوا انتباها أكبر للقصائد التي

تتسم بالحبوية الواضحة"، كما

يقول الباحثون، محذرين من أنهم "لا

يريدون بذلك أن التخيل هو العامل

الوحيد المساهم بالجاذبية الجمالية

الذاتية للقصيدة". وظلوا في الواقع

بعيدين بشكل حريص عن العوامل التي

دُرست في المأضي، بما في ذلك المفردات،

لكنهم رأوا أن الخيال ـ الذي يمكن أن

يتضمن لا الأشكال والألوان فقط، وإنما

اللمسة، والذوق، و الرائحة أيضا ـ "يمكن

أن يكون مساهماً فعالاً بوجه خاص في

والإيقاع، والوزن.

## الخروج من الشكلية الى السدلالات التأملية والرمزية

قيس مجيد المولي

الجديدة إيجاد دالات جديدة تلائم هذا التحول أو بالأحرى حين تأتى بمفردة فتلقائياً تستحضر دلالتها فالذبابة مثلاً هذا الإنسياح في العوالم المجهولة فليس بالضرورة أن تشير الى اللسعة والنار الى الحريق والماء الى العطش تكون المفردة ضمن وظيفتها الدلالية لذلك فأن التحول والغيوم الى المطر، وهكذا لكل مفردة دالة من الدالات، أما الجديد الذي طرأ على الفن والأدب قد خرج من الشكلية الارقيام فدلالاتها متنوعة بدءا من الرقم ١ الى الأرقام التي يستطع المرء التعامل معها كأن يكون الرقم يشكل مليوناً أو الى الدلالات التأملية والرمزية وهنا إجتاز الإنسان (الأديب، الفنان – المتلقى) عتبة الرؤية التقليدية لينساح ملياراً أو بليوناً وهكذا، وعلى العموم فأن للأرقام دالتان في البحث عن المجهول أي تهديم أسوار البعد الدلالي الأني جوهريتان منها مايتعلق بالتواريخ (الوقائع) ومنها ما يتعلق بشتى الحسابات المالية ونتيجة لذلك تعددت تلك وحين قُدمَت الفلسفة بجدلياتها المتنوعة وفندت الكثير من المفاهيم والنظريات وعاكست العديد من الرؤى الفكرية الدالات بعد أن توسعت وتطوّرت حاجات العقل البشري العقلية البحتة حيث هيأ ذلك لإدامة زخم تلك الإكتشافات الأمر الذي إستدعى إستحداث مفردات جديدة وفق هذه الجديدة مما أدى الى تعظيم القوى الغائبة ضمن قدرات الحاجات التي لاتقف عند حدود معينة ولاينكر أن معظم الإنسان أي تجاوز البعد المألوف عد ذلك إكتشافا جوهريا هذه الأشياء لها صلة بالأشياء المادية والتي تشكل حضوراً عينيا أو سماعياً أو إدراكياً من خلال تصور الذهن لأشياء للقدرات التشغيلية الفائقة التي يستطع من خلالها الإنسان مواجهة المعضلات وإيجاد الحلول الجمالية والعملية لها قد تحدث مستقبلا، وجسب الأرقام والتي نعني بجانب على صعيد التقنيات وعلى صعيد الخطاب الأدبي والفكري منها بـ (التواريخ) فقد أرخت تلك الفترات حكايا وأسماء لذلك بدأ الإنسان يتحدث عن أشياء كانت من المستحيل الرجال الذين قدموا خدمات جلى للبشرية بدءا من الإنسان ماقبل التاريخ الى يومنا هذا، كما أن هناك إنحازات كسرة التحدث عنها وكانت تقع في صميم المحظورات والتي لاتبيح الأنظمة وكذلك الدين الحديث عنها ومنها مايتعلق وعظيمة نقلت المجتمعات من دورة حياتية سائبة الى دورة بقضية الخلق والحياة الجنسية وغيرها من القضايا أعظم وهذه النقلة حدثت بفعل المكتشفات والإختراعات كالمكتشفات الأثارية وماتبع ذلك من معطيات لدراسة

ولم تكن تلك المواجهة حديثة العهد بل هي نتاج لقيم وفلسفات ومواقف إنسانية نكر العديد من هذه المواقف ضمن سيّر أصحاب النظريات الفكرية والسياسية والمعرفية ومما أضاف لهذا الجهد البشري وأطلق يده في مغامرات جديدة الإتجاه نحو الفضاء الخارجي ولكن ولأسباب قد تكون مجهولة أو لأسباب معلومة لايمكن البوح بها في الوقت الحاضر لم يكشف العلماء أو بالأحرى الدول التي تقوم الآن بالأنشطة الفضائية لم يتم الكشف عما توصلت له تلك الإكتشافات الكونية كي يستطع الإنسان وضمن مجالات الحياة كافة من الولوج الى تجارب جديدة تعمل على تسريع النشاط الشمولي للإنسان ومحفزاته،

في العمل الشعري.

والناسس يختلفون في أرائهم بشأن ما يحبونه، بالطبع. لكن يبدو أن هناك عوامل معينة تؤثر على مقدار ما توفره قصيدة من متعه"، كما تقول المؤلفة السارزة أيمي بيلفي، عالمة النفس في جامعة ميسوري للعلوم والتكنولوجياً. وكان البحث قد أجري بجامعة نيويورك وشارك فيه ٤٠٠ شخص قرأوا سلسلة من السونيتات أو الهايكو. وتنوعت القصائد في الأسلوب ومادة الموضوع، وكانت خليطاً من الأعمال الكلاسيكية

والمعاصرة. وبعد قراءة كل قصيدة، كان المشاركون يصنُّفونها استناداً إلى أربعة مقاييس: حيويـة خيالها، درجة ما تـؤدي إليه من حَفـز أو استرخـاء، مـدى إيجابيـة أو سلبيـة مضمونها، وأخيراً "كيف وجدتَ

الملاحظة في القصيدة قد لعبت دوراً في اتخاذ القرارات أقوى من دور مضمونها وهم يرون إن استحضار التخيل

الجمالية؟ "وكان المقياس الذي يتم وفقه

وكان عامل الحيوية هو أفضل مُنبئ

بالجاذبية الجمالية للقصيدة المثدرة

للاهتمام"، كما قال الناحثون. وقد

اختلف المشاركون في الرأى بقوة حول

أيـة قصيـدة هي التـي تستحضـر تخيلاً

قوياً \_ وتلك، بعد كل شسىء، عملية ذاتية

لدرجة عالية ـ إلا أن التي كانت تستحضر

التخيل القوي هي التي تُعد أفضل من تلك

وقد أدهش بيلفي وزميليها أدوارد فيسل

وج. غابرييل ستار أن يجدا إن الحيوية

التي لم تفعل ذلك.

كل قرار يتدرج من ١ إلى ١٠٠.



يكتب الشاعر الانكليزي بيرسي شيلي عن ريح الخريف العاصفة بالأوراق الميتة "كأشباح من هروب فاتن، صفر، وسود، وشاحبة، وحمرً"، فإننا نرى الألوان، ونشعر بهبّات الهواء الباردة. وتلك التجربة، مهما كانت سريعة الزوال، فإن بوسعها أن تكون مُرضية إلى حد

## ما الدي يجعل القصيدة شعبية؟

تنمى فيه الذات ذاتها / ن.م ص٣٦//

إن كنتَ مضغوطاً لفترة من الوقت، لكنك مع هذا لا تريد التخلي عن متعة قراءة الأدب، فعليك بالشعر، كما يقول توم جاكوبس في مقاله هذا. لكن ما هذا الشيء الذي يمنح قطعة من الشعر حيويتها الفاتنة؟ يقول بحث جديد إن العامل الأساس هنا هو قدرة القطعة الشعرية على استمالة التخيل الذاتي. وقد توصل البحث إلى أن براعة الشاعر في استخدام الكلمات لاستحضار الصور الشعرية أقوى مُنبئ بالإغراء الجمالي

ترجمة / عادل العامل

إمتاع هذه القصيدة أو فتنتها من الناحية

الجاذبية الجمالية للعمل المكتوِّب. وقالوا، "إن درجة التخيل الذهنى القوي يمكن أن يجعل مضمون الحيوي يمكنها أن توفر مقياساً لغنى التصوير الداخلي للقصيدة بالنسبة لذلك بكلمات أخرى، الشعر ليس سلبياً. فحين

عن/ Pacific Standard