وظلت أعمال الرجال الفنية المعبرة عن

الفضاء الخارجي وحيواناته مرسومة

ومحفوظة حتى هذه اللحظة في كثير

الصوت الإيقاعي هو لحظة ابتداء

الغناء وتكرس الرقصى وساهما معا

كجرء جوهري في طقوس وعبادات

دينية ، لكنها من العناصر الفنية

المساهمة بنشوء الثقافة ( الفنون تنتمي

للثقافة ، وأنها تشارك في العمليات

الثقافية والتغير الثقافي .... ووظائف

الفنون والمواقف إزاء الفن والفنان،

تعتبر جميعاً ثقافية في طبيعتها / ن.

الاتصال أكثر العناصس وضوحاً مثل

أشكال الفن المتضمنة والمعبرة عن

أشكال الانفعال النفسي ، فهي تنقل

م/ص٥٩٥//

من الكهوف ومنها شنابدر.



## إنثربولوجيا الإيقاع

الأصوات أو الظواهر التي أطلقها الإنسان مع الحركات نصوصاً حرّكت يديه ، لأنها وسيلته للعمل والدفاع عن النفس وتوظيفها من أجل التفاهم من الآخر ، في محيطه الكهفي أو وسط الغابة .ولا نستطيع الجزم بأن الإنسان تعلم إطلاق الأصوات ، أو الصرخات من القردة أو الحيوانات التي تعيش معه في الغابة بل هي ما استطاع إليه من وسيلة معتمدة للتعبير عن حالة الخوف والتحذير لحظة الخطر.

من طاقتهما وحرمان الحياة منهما

ناجح المعموري

مثلما هي لغته التي يفهمها الأخر المتعايش معه ، لذا فهي تنطوي على نداء معروف يستجيب له الأخر في لحظة الخطر أو الجوع وتناول الطعام بمعنى نستطيع القول بأن الصيحات ، أو الصرخات هي الإيقاعات الأولى للكائن البشري ، كرسها في محيطه وأكد عليها في التداول مع الجماعة التى يعيشس معها ليلا ونهاراً حتى اكتسبت بعضن الصبحات نظامياً دالاً على حاجـة معينة ، اعتمدتهـا الجماعة وهكذا تدريجياً ، انتقلت الصيحات الحادة والقوية الى أصوات قوية حيناً وهادئة حيناً أخر ، ارتباطاً مع السائد في المحيط وما يستدعيه لكن المهم توصل الإنسان لمعرفة العلاقة بين الصوت وضرب اليدين معاً ، فتعرّف على نوع من الإيقاع ، منح أصواته جمالا ، أخضعته الضرورات اللحظية والظروف الطبيعية لنوع من التهذيب، حتى توصل الى تنوعات إيقاع مختلفة بين التي تطلقها المرأة وتلك التي يرددها الرجل . وفي عمل منهما وتنوعاته إيقاعات خاصة معبرة عن نوعية العمل وتكرسه للنوع أو تشارك الاثنين معاً. واعتقد بأن التشارك بالإيقاع الثنائي بين المرأة والرجل ، مرحلة متطورة في التاريخ الإنساني وضرورية جداً للحياة الثنائية بين المرأة والأخر. وفى هـذا تكرست المرأة أكـثر وأضفت جمالا وسحرا على أصواتها وأصوات الرجال التي اختارها الفنان بدقة ، لأن وظيفتها هي المقصودة كلياً حتى يتضبح الجسد مغادراً فضاء الكون باتجاه التوتير الجنسي ، وكان الجسد هـو الحافظ / المختـزن الوحيـد لما هو دال على طاقــة الفرد وحيويــة إمكاناته الحسدية . وهذا تتضح علامات الصراع والاختلاف واضحة بين مفروضات النظام الاجتماعي وتمظهراته على الكائن ومحاولات الجسد الإمساك

التاتو ، اندحمت عند مؤخرة الرجل / البهلوان . خمسة عشر دائرة صغيرة . وفي أعمال أخرى خمس دوائر ، هي الرمزيات السحرية التي كرستها العتبات السحرية في العراق القديم وحضارات الشيرق . والرقم خمسية جيدر / أصل للرقم السحرى للإلهة أنانا / عشتار ، توزعت لوحات وأرقام ، لتعلن خلل السائد من هويات مفروضة ، منزوعة من فضاءات مختلفة ، وصعود ما هو جوهر وسط تنوعات الصراع الثقافي الذي لم يقو عليه الأعلام بقوته سلطته ... واتضحت تلك التشكلات وكأنها متروكات وسائل الإعلام والاتصال، ليرسم عبرها محاصرة الكائن حتى في أكثر اللحظات خصوصية ، وهي لحظة التفكير بالإدخال بين الاثنين وهنا تتضح أكثر قوة الموقف الفلسفي النيشوي حول طغيان الجسد وفورانه واستحالة الهيمنة عليه كلياً ، حتى في لحظات الإخضاع والهيمنة الغرامشية. لم تكن العلاقة بين الأنا/الأخر/التبادل الاتصالى، إلا بوصفها عرضاً للاستهلاك والمجانية ، لـذا قذفها السعدون مفككة ، لكنها قائمة مفرغة من قيمها ومطرودة من الحاضن الموضوعي كلياً ، وكأنها من حالات الفساد . تخطيطات عبد الكريم السعدون اخترال الإشكالات الأخسر واستطاع من تقديمه بخطوط

اختصاريه ، ركرت بما تومئ له على

تصغير الكائن وطرده من وجوده

العلاقـة بين الكائن وجسـده وأيضاً مع

الآخر .اتضح في تلك اللوحة العديد من

النقاط ذات اللون الأقرب للأحمر تشبه

هذه البدايات المهمة مع بساطتها ، أفضت الى نـوع أخر من الفنون واعني به الرقص ، لأن الإيقاع الصوتى والتصفيق والدبكات أشكال على التشارك وأسست قاعدة أولى للفن في التاريخ الإنساني وأيضا لعبت المرأة دوراً في ذلك عندما غادرت الكهف

بسبب التشارك معاً . وخضعت الإيقاعات الصوتية والتصفيق أو الصفير للحاجات كما قلنا ، لان كل ما يؤديه الإنسان في عتبات الحضارة ، يمثل نتاجا للظروف الموضوعية السائدة ، هي التي ساهم بابتكار ما تجده ملائماً للإنسان ومحيطه . وعلى سبيل المثال ، كانت لحظة اكتشاف الزراعية من قبيل الميرأة ، عندما غادرت أول مرة كهفها مرحلة جديدة ومثيرة للدهشة ، وحازت من خلالها كثيراً من المعارف البسيطة التي منحتها قدرات جديدة للتكيف مع بيئة صعبة ومعقدة. ولا نستطيع تجاهل تلك الأصوات والصيحات عن مجال اللغة الأول النذي كان هكنذا في بدايته وقد أكدت الدراسات الانثربولوجية على ذلك فقد

أكثر مما حاصل مع الأفكار ، وخاصة من خلال الموسيقي والرقص والشعر قال العالم: رالف لى بيلز اللغة قديمة وكثير من أشكال التصويس . ويجب قدم أي جانب آخر من الثقافة . أو إنها حتى تسبق الثقافة غير اللغوية . بيد أن أن لا ننسى إن من الوظائف الهامة للفنون استنارة المتعة . فالرقص مثلاً المكتشفات الانثربولوجية الحديثة قد ذهبت الى أن جوانب معينة من الثقافة في مجتمعنا يكرس الى حد بعيد متعة المشتركين فيه ، إذا ما استثنيننا قدراً مرتبطة بأناس جاءوا الاسترانيين، صغيرا نسبيا من الرقصى الاحترافي وهم الأشكال السابقة للإنسان المعروف وقد صار مرتبطاً ارتباطا وثيقاً / مقدمة في الانثربولوجيا العامة بجوانب أخرى من ثقافتنا كتلك التي ج٢ / مطبعة نهضة مصر / ١٩٧٧/ تحكم الظروف الاجتماعية وعمليات التقرب من الجنس الآخر ... وما يزال الرقصى واحدا من الفنون القليلة في ثقافتنا التي تشارك فيه أعداد كبيرة/

ن .م/ص٥٩٥// الإيقاع عتبة التعرف على التوافق والانسجام عند التشارك وهو الموسيقي الصوتية المصاغة من تنوعات الأصوات

في الطبيعة وهي كثيرة جداً ، بالإضافة الى أصوات الحيوانات بمعنى أن الإيقاع الأول خلاصة لأصوات وصيحات كثيرة جدا والإيقاع وضع الإنسان على عتبة الفن الخلاق وتأهيل الجماعات للتشارك والاختلاط وتطوير نواتات ما تتم التوصل إليه.

لا ممكن إغفال الأدوار الجوهرية التي لعبها الإيقاع الذي تحدثنا عنه عبر أشكاله الأولى البسيطة ، وحتى تساميه ، لأنه أدى الى ابتكارات فنون عديدة ، أكدت على الإنسان القديم عرف كل شيء وزاول فنونه، وابتكر ما لم يكن معروفاً من الفنون ولعل الشعر هو أول قوليات الإنسان المستفيدة من الإيقاع ، وهو بدوره أعلن لحظة الأغنية . فلا شعر بدون غناء ، وكلاهما من ابتكارات اللحظات المبكرة . الإنسان الذي قال الشعر، هو الذي غناه وعزفه أو منحه أصوات بإيقاعات الموسيقي . بعنوان " أول قصيدة مفكرة "ومعها ثلاثة ملاحق بشأن جلجامش قال الشاعر فوزي كريم في الملحق الثاني ، سأضطر تدوينه على الرغم من طوله بسبب أهميته وما انطوى عليه من ملاحظات: جلجامش، الجليل و الطاغية في أن ، يجد في انكيدو والمتحدي مصدر للحب ، والمغامرة ، ثم الخبرة والحكمة . قوتان متعارضتان بصورة واضحة ولكنه تعارض يصبح لدى جلجامش وحده عنصر صراع داخلي . والحبِّ يأخذ هنا مـدي غريباً معاصراً ، بالرغم من أن الملحمة الأصل تشجع عليه ، ولكن بمقدار العلاقة بين جلجامش وانكيدو وتجيش بالحبّ تمنحه البراءة الطبيعية الأولى خلطة من المعاني ، لا يصبح عليه واحد فيها بمفرده . ولكن مورغان الغربي شاء ، تحت تأثير شيوع ظاهرة الحبّ المثلى الغربي كما تشيع الموضية ، والذي لا يخلو من عنصر استثاري أعلامي ، أن يقتحم مشهدا حسيا مواربا ، حين يجعل جلجامشى ، في أخر حفل انتصارهما على وحش غابة الأرز ، يأخذ بيد انكيدو الفتى الى غرفة نومه ، التى كشف عبر ستار استيقظت هذه الموضوعة المهمسة في ذاكرتي وانشغلت بها كثيراً وقررت العودة لملاحظاتي وكتابتها ما دامت " المثلية بين الاثنين " شبه عامة وحتما التباين والاختلاف في القراءة و الفحصي و الدلائل النصيّــة الو اضحة والأخرى الكاشفة عن المسكوت عنه في النصرهي التي يعول عليها. وهذا المقال هو المفتاح الذي سيقودني بعيداً

نحو الملحمة ومن جديد .

العصس الرقميّ، وزمن السويشال ميديا هو زمن (مديح السرعة). يرتبط الأمر، في النظام الرأسمالي بموضوع الإنتاجية: القدرة على إنتاج أكبر قـدر ممكن من السلـع الربحية أو إنتاج أكبر قدر منِ الشغل المكتبيّ والعلائقيّ بأقصس وقت ممكن، لذا فهي امتـداح حصريّ تقريباً (للفتـوّة) القادرة عضلياً على ذلك، واستبعاد، مُضمَر أو صريح، لكِل فِترة عمرِية أخرى لا قدرة لها على تحمّل سرعة مثلهاً. ثم يرتبط بذلك توسّعاً مديح كل سرعة أخرى: اختصار المسافات بأقل وقت، حتى لو تطلب الأمر مغامرات جسدية خطيرة، ثم نشوء أنواع جديدة مِن الرياضة تقوم على المبدأ نفسه. يظهر في السويشيال ميديا المبدأ في (تصفح) أكبر قدر ممكن من المواضيع بأقل زمن ممكن، غالبا على

حساب التأمُّل الجاد بفحوى هذه المواضيع.

تلويحة المدى

■ شاكر لعيبي

"أُسْرَع من الخذروف":

بسيكولوجيا السرعة

مديح السرعة خلق في العصر الراهن (خرافية السرعة) التي يُقاس الكائن الأَدميّ وفقها، فهل جميع الكائنات تمتلك إيقاعاً متسارعاً، وكيف يُفسِّر الكائن صاحب الإيقاع مفرط السرعة، مقابل الآخر بطىء الإيقاع، وهل ثمة مجال

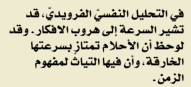
في الثقافة العربية الكلاسيكية تقرأ في كتاب (مجمع الأمثال) للميداني المثل القائل "أسرع من الخذرُوف" الذي يتركز حصريا على فكرة الإيقاع السريع، و"الخُـذُرُوفَ حجر يثقب وسطه فيجعل فيه خيط يلعب بها الصبيان إذا مدوا الخيط درّ دريراً. قال شاعر يصف الفرس (وكأنهن أجادل وكأنه - خذروف يرمعـة بكف غـلام). الخَرَّارَةَ هو حَـذَرُوف الصَّبِي التي يُدِيرُهـا، وحَرَّارَة هو حكايـة صوتـه "خرْخرْ". انتهى شـرح الميداني. وفي لسان العِرب الخذرُوف السريـعُ المشي، وقيل السّريعُ في جَرْيه، والخذرُوف عَوَيْدُ مَشقوق في وسطه يُشُدُ بخيط ويُمَدّ فيُسْمع له حَذينَ، وهو الذي يسمى الخرّ ارة، وتحت مادة رمع أن اليَرْمَع هي الخرّارة التي يَلعَبُ بِها الصَّبيان وهي الخذروف، ويُوصَف بِ الفرسُ لسُرُّ عَته، تقول هو يُخُذرفُ بقو ائمه. و أنتُ ترى أن المثل و تفسيره يشير إلى سرعة مفرطة، لا بد ان لها دلالة ما. يتذكر بعضنا أننا كنا نلعب بالخذروف الخشبيّ، وفي العراق يسمى (المصراع)، إذا لم تخني الذاكرة، وكان خشييا كمثري الشكل.

في التحليـل النفسـيّ الفرويـديّ، قد تشير السرعـة إلى هروب الافـكار. وقد لوحظ أن الأحلام تمتاز بسرعتها الخارقة، و أن فيها التياث لمفهوم الزمن، رغم أن هناك من لا يوافق على ذلك. لكن عُرف بين المحللين النفسيين من يقول إن سرعة اللاوعي مماثلة لسرعة سُهْم.

في استخدام أفعال غزلية فرنسية شائعة شعبياً (لأنها ليست عامية بالضرورة وتبدو عادية للوهلة الأولى)، تبدو فكرة السرعة مرتبطة بالغزل والإيروتيكا، مثل يغازل draguer وهو في الأصل يجرف الوحل جرفا أو يكري مجرى مائيـاً، والفعـل "أصطاد امـرأة"chasser وهـو في الأصل صِـاد واصطاد حيواناً عبر مطاردة سريعة، والفعل كُوِّنَ علاقَـة غَرَاميَّـة مُؤَقَّتَة مَـعَ امرأة flirter الذي يعنى في الأصل داعب وتدلُّل وأسرف. وأخيرا الفعل يتعرَّض لفتاة أو يجسري خلفها COurir وهـو في الأصسل يركض، يجسري، يعدو،

ماهـو جوهـر دلالة هـذه الأفعـال؟ جوهرها مفهـوم السرعـة: الاصطياد عبر المطاردة والجرف والإسراف والركض. كأنها تفترض أن الغواية الجنسية تتطلب السرعة. اللاوعي يدفع المغازل لسرعة الفعل قبل الوعي والتفكير. الغوايـة تشتغـل بإيقاع سريـع، وكل ذُلك لتحقيـق المطمور في هـذه الأفعال: اقتناص الفعل الجنسيّ.

و في تقديرنا فـأن أخطر تجلبات مفهوم (السرعة) يقسع في عملية "التصفّح" القائمة في لاوعي كثير من مستخدمي السويشيال ميديا العربية، لأنه يستخف أيما استخفاف بعملية القراءة، لهدف ليس من الأهداف المشار إليها أعلاه.



الرصافة القديمة في ١٠٠ عام مضت



## عادل العرداوي في مركز أوج بغداد الوائلي يعالج مسببات الجهل المركب محاضرة تراثية عن محلات بغ بمنتدى الحوارالإنساني في مانشستر

باللحظة التي ركن عليها نيتشه في

ضمن الفعالسات الثقافية الشهرية ل (منتدى الحوار الإنساني في مانشستر) وبتقديم من الاستاذ (جمال فـؤاد جميل) قدم الصحفى والكاتب العراقي حيدر محمد الوائلي محاضرة حول موضوع الجهل المركب وأثره في المجتمعات.

بدأ الكاتب بتعريف العلم اولاً من حيث هو: (إدراك الشيء بحقيقته). وانشقاقَ الفلسفة عن العلم تاريخيا فصارت الفلسفة أوسع وبقى العلم تخصصيا. وعرف الفلسلفة بأنها (حب الحكمة وطلب المعرفة والبحث عن الحقيقة) فالعالم ينبغي ذكر تخصصه بينما المفكرَ والمثقف هو

أعم وأوسع . ثم عرف الجهل المركب بأنه أسوأ أنواع الجهل، لانه اعْتقَاد الجَازمُ بمَـا لاَ يَتَّفقَ مَعَ الحَقيقَةَ ، إِذْ يَعْتَقَدُ اَلرَّجُـلُ عَارِفاً عِلْمِاً وَهُـوَ عَكْسُ ذُلكُ. وهو تعبيرُ أطلقَ على من لا يسلم بجهله ، ويدّعي ما لا يعلم فصاحب الجهل المركب دائما تراه مخالفا لكل علم لا يعرف عنه شيئا ، يهاجم بدون علم وبلا دليل ولا قرينة ، ويكيل الاتهامات للأخر . وتطرق لأسباب الجهل المركب

السايكولوجية والنفسية كالحقد

الفردي والطبقى والطائفي المغلف

بالانحياز الاعمى والمسيق لفكرة

ما أو عقدة معينة وإمساك

العداوة في القلب . فلا فكر للناس

قبل أن يتخلوا عن أحقادهم

وكراهيتهم وغضبهم المسبق

عند التفكير بالإيمان والتفكير

والعقيدة والبحث عن الحقيقة.

والعناد العقلي في التمادي في

الخطأ والغيّ والتصلب في الرأي والتعنت بإمتلاك الحقيقة اللطلقة،

بما يؤدى الى إيجاد نزعة عدو انية

اتجاه الأخر وسلوك سلبى و

ما ينتج من مفاسد اجتماعية

وانسانية وكراهية للتغيير

ومحاربة اي دعوة للتجديد

الفكري لتصبح وراثة الأفكار

والمعتقدات كعبادة الأصنام. ووقف الباحث طويلا أمام مسييات ظهور الفكر التكفيري والجماعات الظلامية وعودة المجتمعات من الفكر الحضرى والعودة لتقديس الجهل وتأثير ذلك على الفكر الجمعى في خلق مجتمع أناني يعشق التبرير ولا يعترف بالاخطاء ، وقد طرح الباحث أمثلة واقعية من حياتنا

> وقد تفاعل الحضور في طرح افكار تضيء معالجة سلوكيات الفرد والمجتمع وبناء الانسان الفاعل المغير في مسيرة المجتمع ، وبناء إنسان واع محصن من الانجراف وراء فكر ألجهل والتخلف.

اليومية وربطها بالسلوك الفردي

الثقافي خلال ندوة ثقافية للباحث عادل العرداوي ، في محاضرة مشوقة أمتعت الحضور وأغنتهم بمعلومات من التاريخ القديم الحديث والمعاصر نحدث فيها عن محلات بغداد القديمة خلال ١٠٠ عام مضي ، بحضور حشد من المثقفين والمهتمين بالشان التراثي والتاريخي .

ضيّف مركز أوج بغداد

وتطرق الباحث العرداوي لتعريف تسمية بغداد الحالية ، حيث بعض المصادر تشير إلى إنها تسمية فارسية وأخرى تؤكد انها ارامية واكدية وبابلية وتعنى فيما تعنيه بستان الرباو بستان الألهـة وبستان الشيطان ، وايضا بغ تعني بستان وداد

نهر دجلة ، في قلب الرصافة التي كانت مسورة بسور محكم مشيد بالأجر يبدأ مساره من الباب الشرقى وتحديدا من بدایة کورنیش ابو نواس مرورا بحديقة الأمة ومدخل شارع الشيخ عمر وكمب الأرمن وباب الطلسم ومسار السدة الترابية الشرقية ، التي كانت قائمة الى ماقبل نصف قرن وأزيلت بعدها





الحبوب ويناية مطبعة الحكومة القديمة والسير باتجاه محلة السور في الباب المعظم ومن ثم الى سياج بناية وزارة الدفاع حيث مازالت قطعة صغيرة من ذلك السور ظاهرة للعيان خلف جدار قاعة الشعب ومجاور

لجدار جامع الاوزبك. واستعرض الباحث أيضاً ، مواقع تلك المحلات وأسباب تسمياتها التي رسخت في أذهان وذاكرة الناسى عبر الأجيال وأورد حكاية اسم كل محلة وأهم الشواخصى المعمارية والأثرية والحكومية القائمة فيها وتشكل علامات بارزة لها ، وتضمنت المحاضرة معلومات تفصيلية كثيرة عن تلك المحلات العريقة. وبعد أن أنهي المحاضير محاضرته ، إنهالت عليه الاستفسارات والتعقيبات من المشاركين في الندوة الذين كان من بينهم كل من الدكتور رائد العاملي وفيصل عبدالمجيد محمود القرغولي عميد مركز أوج بغداد الثقافي وتمارا الداغستاني والصحفي الرياضي على رياح والصحفي محمد إسماعيل ، ومديرة مركز أوج بغداد الثقافي مينا أمير الحلو ، والدكتور شفيق المهدى مدير عام دائرة الفنون في وزارة الثقافة والأثار والسياحة وحسن العبادي. قائما لحد الأن مقابل مقبرة القاسم للمبرور السريبع مرورا اسم شخص اي صاحب البستان متابعة المدى الشيخ عمر ومن ثم ينحرف بالباب الوسطاني آخر ابواب وهكذا ترد تفسيرات اخرى مانشستر / محسن الذهبي بغداد العباسية ، الذي مازال لامجال لذكرها.وحدد المحاضر تلك المحلات ، البغدادية القديمة الواقعة في الجانب الشرقي من