## الروائي موريس النجار لـ ﴿ الطّفلُ هو القارئ الصّعبُ الّذي يُواجِهُمُ الكَتبَة. فَهُوَ لا يُهادِنُ، ولا يُداجِي، وصَبرُهُ سَريعُ النّفَاد" في المَقيقة عندما نطقة المُعَادة عندما نطقة المُعَادة المُعَدّة المُعَادة الم

فأضفى عَلَيها بُغَدًا لا تَظهرُهُ الْمَحسُوسَات.

من طبيعية همْتُ بها حَتَّى الجَنَون، إلى قيَـمَ لماً تَـزُل فيَ النفس، إلى أيَّام وَلَـتَ فَتُركَت في القلب جمارا لَا تَحْبُو،ً وذكريات فيها طعم الكنين والكابة. وقد تميئزت بدينامية ناي بهاعن التُّسطيح والرُّتابَة والتُّكرار، فَي بَيان مـن نِسْيَج الشُّعـر وخُيالـه وَرُؤْاهُ، منَّ دُونِ أَنْ يَكَبُونَ الشَّعِرُ عَايَدَةً، بِلِ وَسيلة مُترَفَّةً مُؤَثَّرَةً لنُقِبل الواقع المُحكَّى. و إلماضِي جُذِي نَظَنْهَا اخْتَفَت في رَمادِ الزِّمَـنَ، ولكنَّها باقِيَّةَ هناك، في الصَّميمَ الأَدْفَأَ، نُحمَلُها أَنِّي ارتَّحَلْنا، ومَهمَا تَقَدَّمَ الِعُمرَرُ، زادِا لساعات تَتَصَفَّى فيها النَّفسُ من أدران الحاصِّر المُنهَكُّ بَالْشَاغِلِ، و تُتَحَلِّي فِي خُدُرِ الْاسْتِرِحاعَ ٱلحَميلَ لأيَّام غَيرَت، وشَبابَ وَلي. والذَّكرَيَاتُ، أَجْمَلُ ما فيها هذه المرارةُ الروائية اللطيفة التي تَخْلفُها في الحَنايا، وتَرسُّمُها علِي الأَجفِان غَشِاوَةً مِن نَدًى. وهي "امرَأَةُ سَاديَّةٌ مُحَنَّكَةٌ... إِنُّهَا تَختَـارُ لَكَّ باستمـرَارَ الصُّوَرَ الِّتي تُّعِذَّبُكِ حَتَّى قَاع جُرحكً"، كَمَا تَقُولُ

أمَّا الرِّيفُ في هذه الرواية بطبيعته الخُلابَة، وأرضه المعطاء التَّي أَكُلْتُ من خُطُواتنا مِا أَكُلُت في السُّنوات الغَضْية مِنَ الطُّفُولَة الدّريثَية، والصِّيا الفائر، فَإِنَّهُ الكَنِينَ الَّذِي وُضِعَهُ اللَّهُ بَينَ أيديناً، فَعَسَى أن لا نُضْيِعَهُ فِي مُكِعَبات الإسمَنت الصُّمَّاء. وَهُـو إِلَّذَى أَمَـدُهُ موريسسَ بالصُّور الَّتِي تُوشَىي كتابَته، وبالوجدانِ الدِني يُسِرِي فِي جُرُوفِها مَع المدادِ. والأرض، "بَصِنعُ نفوسسَ الرِّجَالُ"، كَما يَقُولُ بُول كَلُوديل (Paul Claudél, poète Français ١٨٦٨ - ٥٩٩١)."أقدار"، في مُعظَمها، تَجارِبُ ذاتيَّـةً، رَسَمتها بصدق خالص، فتَللَّالْت فَي الرِّقِاعِ وَفَيهاً حَلْرارَةً الحَساة، لـذا فَحَظَها في العُبُـور إلى حَيَـواتَ الْآخُرينَ وِافْرَةً، على ما أَظُنَّ. وهي تصويرٌ صادقَ لَسارات أشخاص مَرُّواْ في الَحِياة، َوتَرَكُوا عِلَى جِدارِهًا بَصَمات لن تُمحَى. والرِّوايَة، إن لَم يِّكُن وَكْدُهـاً الرَّئيسُ تَصو يرَ الحَبَاة، الَّتِي لا استرادة لغناها، فَمَا تُراهُ يَكُون ؟مع الروائي موريس النجار اجريت هذا

الأُديدَةُ غَادَة السُّمَّانِ.

وَ "البَيِّنة عَلَى مَن ادَّعِي'

أمَّا فِي أَهَمِّيَّةَ التَّشكيل، وقيمَته، فَيَحضِرُ إلى خَاطِرِي قَبوَلَ الدُّكتَورُ مُصِطَفَى جَواد: "أَلْصَرُوفَ العَرَبيَّةَ إذا أزيلت عنها الحركات زالت منها البَركَات".ناهيك بما تُعتُورُ القراءَةِ من التباسات حَينَ تَـردُ الكتابَـةُ عَارِيَةُ مَن الحَرَكات. وَالنَّصُّنَ العَرَّبِيُّ وُلدَ مُحَرَّكًا، سَويًّا، لا شائبَةَ فيه، فَهَلَ نُمسَخُهُ كَرْمَى للخُمُولِينَ المتُوجُسينَ من أخِطاء كتابيَّة تكشف عوراتهم؟!وسِنبق أن ذكرتَ، في مَقِالَـة لي حَولَ اللَّغَة، قُـولًا مُتَداوَلًا عَـن أَهَمِّيُّـةَ ٱلِحَـرَكات، وهـو: "إنَّ اللهَ بَـرِيءٌ مـنَ المُشركـينَ ورَسُولـه". فَجَرُّ اللاِّم في "ورسُولَـه"، وضمّها، يُعطِيان

روايتُك أقدار" تُرجعنا إلى الأُدباء القُدماء مَعَ فاَصل مُهِمِّ هو التَّشكَيلُ الَّذي يُلِزِمُ بَالقراءَة ۗ الِصَّحِيحَةُ، فَمِا هي، برَأَيكَ، قيمَةُ الْتَشَكَيل،

أَنْ تُرجِعَ هَذه الرِّواَيَةِ القارَى إلى الأدبِاءِ القَدَماء، لَهُوَ قُـولَ بَيَنَضَمُّنُ قَدْرًا من الثُّناء إلى قُدْر منَ الشُّطُط. فَإِذا كَانِ المَقصُودِ أَنِّها تَتَمَتَّعُ بما كَانِتَ عَلَيبِه روايَةً "إلقَدَماء "من مَتَانَة اللُّغَة، وخُلُوِّهَا مِن الأخطاءَ الإعرابيَّة، وَبَيانَهَا المُصهِّولَ الرَّاقي، فَإِنَّ هَلِذَا لَثَنَاءٌ تَطمُّحُ أَنِ تَكُونَ جَديرَةَ بِهَ. وأمَّا إذا قُصدَت ضِعَفَاتُ القَصِّ القَّديم، من سَذاجَةً في الأحداث، إلى مُفاحاًت تَتَخُطّي المُعقُّولَ تَتَصِينَ عُ لِيُلَوغ تَشويِّق أو حَلَّ عُقدَة تَأْزُمَت، أو الخَبِرُوجَ مِئِن مَازقِ، إلى تَبسِيط طُفُوليِّ، أُحِّيانَا، فِي المُّشاعِر والأحاسيس والدّراميَّة المُفرّطَة بُغيّةً استِدرار الدُّمع وتُوسُّلُ الأهاتُ، إلى الغلَـوُ في الوَعظَ و الإرشاد، إلى التَعِمُّل في إسباغ بَلاغَة ضَافيَةً لاَ يَحتَملها القَصُّ، فَإِنَّ "أَقدارً "بَرَاءً من هذا كُلُّه،

مِعنيِنِ مُتضادين.

وِ أُهُمِّيَّتُهُ ، فَي النَّصِّ الْعَرَّ بِيِّ عَلِي أَنواعه؟

ثُمَّ أَلَّا يَــزُجُّ إِلغَاءُ الحَــرَكاتِ القَارِئَ في مَتاهَــة التّأويَـل الّذي يُفضــي إلى مَعان مختلفَة ١٤ التشكيل، يا سَيِّدَتِي، عِمادً رَيِّيسٌ في العَرَبيَّة، وهِو الَّذِيِّ يَقْبِها من كُلُ عِثَارٍ، ويَصُونَهَا أَمِيرَة بَينَ اللغات، فَلا نَستَسهلَن الأمُورَ كي لا نقعَ في

- أقدار" مِي رواية كلاسيكية، ويمكنني وَصفُها بِالتَّرِبُويُّهُ القائمَة عِلِي السَّبك اللُّغُويُّ، ۗ ومَتانَة الصُّورَة. لمأذا هذا ألأسلوب؟

الكتِابَةِ الَّتِي تَـدُومُ، والِّتِي تَلِيقِ بها

الرَّفوفُ العُلَـى. وفي الأسلـوبُ الـذَي

نَعم هَـى كلاسَيكيَّـةً، أَصُوليَّـةً، فيها مَلامَحُ الْقُصِّلَ النَّقليديِّ، مَن سياق يَتَسَـاِوَقُ مَـعَ تَسَلسُنَـلَ الْزُّمَنِ، وَلُحمَةً تَربِطُ الأحدِاثُ فَسلا تَتَفَكُّكُ وَتَتَراكَبُ، وو صف للشُخِصيّات من خارج ومن داخل، إلى التركيز على البيئة طبيعة ومُجتِّمَعًا، وإحياء عادات وسُلُوكيَّات مِنِ صَمِيم الرِّيف عَفَاها الزُّمُنُّ، وَ أَكَلُهِا صُدًّا النِّسيان، وذلك من دُون السُّبقوط في تُجربَة الوَعيظ، و الإرشاد، والمصادَفَات الصَّادَمَة، وتُدَّخُل الْقَضاء و القَـدَر و المُشعِئَة العُلْمَا. وهــيَ تَرِيَويَّةُ من ناحَيَة التزامها بالقيِّم، وابتعادَها عَن تَوَسُّلِ ٱلجَنسَى أَدِاقَ للإِنتَشارِ الرَّحْيِصْ . أَمَّا الْسَّبِكُ اللَّغَـوَيُّ الْمَتِينُ، وَوَفَرَةُ الصَّور، فهذا مِن مُقوِّمِات

اتَّبَعتُهُ في هِـذه الرِّوايَّة، أُسِلُوبِيَ الَّذِي لِا يَنفُصِلُ عَنَى، شعريَّةً تَتَجَلَّى فَي النَّثر فتُحيلهُ شِعرًا غيرُ مُنَظوم، لائقا بالسُّردُ الرَّاقَي الَّذي يَسيرُ على حًافَةِ سَنِيَنَةٍ بَينَ الطبّعيَّة والتّعَمُّل. ولِا نَنْسَى أَنَّ الرِّوايَةَ حَمَّالَبِةً لكَثيرِ من

في الحَقيقَةِ، عندما يَطفَحُ الشُّعُورُ، وتَطغَى على القَلبِ أمواجُ الذُّكرَيات، وبالأخَصِّ عندما يُغدُ الإنسانُ سَيرَهُ في مَتاهَة العُمر المُتَقَدِّم، يَعَجَزُ القَلْمُ عن إخراج الْمَشاعر. كلمات ترتقي إلى ذرَى الخيال فيها، وتغوَّصُ إلى أعَمِاقِ الحَنينِ في قُرارَتهَا البَعيدَةُ. روايَـة صادرَة عَنْ أحاسيس، وحُـرَق الفؤاد في مَسيرَة طويلة، ومَـا لا يَصدُرُ عن القلب لا

يَثِبُت في القلب. وهي مِشاهدَ من الحَياةِ، رَسَمها المؤلف"موريس النجار"بريشة المَشاعر

حاورته: ضحى عبدالرؤوف المل

أقرار

قالَها رُولان بَارْت (Roland

Gérard Barthes, penseur

Français، ۱۹۱۰ – ۱۹۸۰) صائبًا.

ومن هُنا لا يَستَطيعُ أِدِيبٌ أَن يَتَبَرَّأُ مَن

أثرُ الكَثيرينُ، ممَّن اطلعَ على نتاجهُم.

الألوان الأَدَبيَّة، فَهِي تَأْخُذُ مَنَ الشُّبَعَرِ الكَثيرَ، ومنَ السَّيْنَمَّا رَكائنَ صُلبَةً تغنيها، ومَنٍ الفَنُ التَّشْكِيْلَيِّ أَبعادَهُ وِصَّـوَرَهُ والتَّعبيرَ عَمَّـا يَّخَتَفـى وَراءَ المُشهَديُّـة الظَّاهَرَة، ومن التَّاريَخُ قاعدَةً ترتكزُ عَلَيْهِا، وَمِنَ النقد بَراعَة تُحاشى السِّقطات. ثـمُّ أَلْدِسَتِ الرِّوايَةُ ''شعَـرَ الدُّنيا الحَدِيثَة "، كَما يَقُولُ أديبُنا الكَبيرُ نَجِيبِ مَحَفُوظُ؟!

- تُعيدُنا الرِّوايَةُ إلى أُصالَة الأُدَب الْمُحَمَّل بجَمالِّيةِ الصُّورَةِ والمُعنَى. هَـلَ تَأَثَّرتَ بالأُدباءَ مَيِخائيلِ نَعَيمَة، وأُمين نَخلة، وسواهُما؟

اقتَباساتِ مُستَلَةً مِن نَصُوصَ سَبَقْتُه

إيريك فويارد: التاريخ هو وسيلة للنظر الى الحاضر..

فَاللَّاوَعْتَى خُرَّانٌ مِن مَعارِفَ دَبَّجَتُها الإنسانيُّـةَ في مُسيِّرَتها الطُّويِلَة، يَمتَحُ مِنْهِا الْوَعْيُ، دَرَى الْكاتِبُ أَم لَم يَدْر. وَكُلُّ مُبِدع هُـو نَتيجَـةً لَتَـوقَ النَّفسِ الشَّفيفَةِ إِلَى الجَماِل الكائن في الطبيعَةِ وفي الأُعمَال الفنيِّة الخَالِدَة، وفَضَلَ المِبدِع على سَبواهُ يَكَمُسنُ فَى الصِّياعَة إِن كُل نصِّ حَدِيد هِ و نَسيجُ من الَّتَى يَصُوغَ، أَمَّا المَضامينُ فَهِيَ راهِنة

مـن سَلَـف إلى خَلَف. إنَّا وَرِثْنَا الكَثْيرَ مَن كُنْــو زُ الكَلمَة، وسحَرُهــَا أَنْها فاعَلَةً فَى كُلُ مَـنَ يَمَسُّهَا، وَالبَرَرَةَ هُـمِ الَّذَينَ يُوَرِّثُونُها الأتينِ. هكذا... ولا أبَرِّيُّ نَفْسِي، إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ (١) بِالأَخْد

المُبَارِكَ من كُلُ إبداع وجَمِالِ. وقَالُهَا الْإَمَامُ عَلِيٍّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ، بِبِلاغِتِهِ الْمُعَلُّورَةَ: ۚ لُولًا أَنَّ الْكُلامَ يُعادُ

أِمَّا أِن تَعِيدَ روايَتِي القارئِ"إلى أُصالَة الْأَدَبُ الْمُحَمُّلِ بَجُّماليَّة الْصُّوْرَةُ والمُعنَى "، فَهٰذا يُحِسَّبُ لَهَا لِأَنَّ الجَمالَ هـو الشَّـرطِ الأوَّلُ للإبـداعُ، وِتَحَـدِّي الفناء، والأصالة هي الباقية أبدًا كما عَلَّمَنا التَّارِيخِ. أَلَا رَحامَ اللَّهُ شَاعَرَنا مَحمُـود دَرويشِ إذَ قال: "الرِّواَيـةَ لَيِسَتِ مُجَرَّدَ سَرِد أُو عَرْضِي، إِنْها بِناءٌ فَنَــيٌّ وَأَداءٌ جَمـاليَّ لَهُ أَدَو اتَّـهُ اَلحَاصَّةِ ومَعْمَلُـهُ الخاصُّنَّ، ولا تُسَمَّـي الرِّوايَةُ روايَـةً إلَّا بِتَصمِيم هذا البناء الفَنِّيِّ، وبتَحقِيقَ هذا الجَمال الأدائِيُّ".

- لا أُبالِئُ إِنِ قُلتُ إِنَّ الرَّوايَةَ هي تَربَوِيَّةً، وتُحاكِيَ كُلُّ اللَّراحِلِ العُمرِيَّةِ. هَـلْ قَصَدَت

لَقَبِد أَصَبِت، يا سَيِّدَتى، فَالتَّمَسُّكُ بِالْقِيَم الأخلاقيَّة مَن إخلاصَ وصَداقَة و تَعَفُّفَ، والاحتَّفَالُ بِهَا، والتَّحريكُ اِلَّذِي يُلزِّمُ القياريُّ بالقَرَاءَة السَّليمَـة الَّتي تُصبَحُ مَلَكَةً إِذا إَستَدامَت مُمارَسَتُها، وْالإِنشْبَاءُ الجَمـَالَى السَّلِسُ، تَضَعُ هـذه الرِّوايَةَ في مَصافَ الأعمال الَّتي يُنصَحُ الطَّلَابِ بمُعالجتها. وهنى لا تنفر القارئ اَلتَّقيفَ، لما فيها من شخوص نماذجَ نَتُمِاهِ مَع مَعها، ومن عَودة إلى مَواطئ الطفولة والصِّبا، حَيثِ نُـرَى أَنفِسَنا في مَراحَـلُ من العُمر لا تَفُوتُ مَن أِسبَغُ اللهُ عَليهُ الغُمرَ المُديَدِ. وهي لا يَنقَصُها تَحليل الأحاسيسي، وسَبرُ الأغوارِ في الوجدان البَشَرِيِّ الدي يَتَشَابُهُ فِيهُ

وإنِّي ما قَصَدتُ غايَـةً أسعَى إليها وأنا أُدَبِّحُ، بَـل تَرَكـتُ القَلَـمَ عِلـى سَجيَّته، يَطُوفَ حُسرًا في مَنازِل الذَاكرَة، كَي لَا يُجَرِّحَ في الأديمِ الزَّاهَي لصُّوَر رَسَخُت فَى البال، وماً عَفَّتها الْأَيَّامَ.

- يُمكنُ قراءَةُ نَصِّ الرِّواية قراءةً إفراديَّةً سحيحَةً قَالنَّصُوصُ مُحَرَّكَةً وَهِذا يَضَعُكَ أمامَ الالتزام بقَواعد اللَّغة والتَّشكيل. هَـل تَلفتُ الانتباءَ إلى ما يَجِبُ اتّباعُهُ لُغويًّا؟

الأنحِدارُ الَّذِي نُسراءُ، أيَّامَنا هَذه، في تَـوَلَى اللَّغَـة العَرَبِيَّة، يَعُـودُ، في بَعض مَناحيه، إلى الاستُسهال في مُقارَبَة هذه اللُّغُهُ الْمُعَجَزَة. فَإِذَا رُمْناً الْإَصلاحَ وَجَبَ الإبتِداءُ مَن حَييَثُ سَرَبَ الَـدَّاءُ، أَي منَ التَّفَلُّت في تَدَدُّر اللَّغَـة. لذا وَجَبَ وَضِعُ ضو ابط للقراءَة تُقيها من الأخطاء التي تُصبِحُ مَقَبُولُةً عَنـدَ النَّاس، وقد تُصبحُ القاعَدَةَ إِنِ أَرِجَٰىَ لَها العَنِانِ. ومن هُنا كَانَ القَـولُ الْمَأْثُورْ: "خَطَـأَ مَشْهُورٌ خَيرٌ من صَوَابِ مَهجُور".

- التَزَمتَ بالحبكَة اللُّغُويَّةِ الْمَتينَةِ. أَلُم تُقَيِّدُكَ هذه البنْنيَةُ الرُّوائيَّةِ؟

في الحَقيقَة، مَا هو التزامُ شئتُهُ، بَل هُـُّو مِـنَ صُلْبِ طَبِيغِتَـيَ الْكَتَابِيَّةِ. هُو أُسِلُونِي، "جِلْدِيَ اللَّغُـُويُّ"، الَّذِي لٍإ أَكتَـبُ إِلَّا مِنَ خَلاِلهِ. ومــاً أحسَستُ قَط بقيدِ يُكَبِّلُنِي، لِأَنَّ مَن يَتَبَعِّ طِبيعَتُهُ يَبِقَى حُرًّا طَلِيقًا، ومَن يَتَعَمَّلَ للتَّأْلَيف لا تَفارِقُهُ السَّلاَسل.

وهُنَا تَحضُرُني قَوْلَةً عَميقَةً للفَيلَسُوف مارتن هاپدغر (۲): يَتَصَـرُفُ الإنسانُ علـي أساس أنَّهُ سَيِّبٍ اللَّغَةِ ... لكِنْ في الواقِعِ تَبقَى

اللُّغَةُ سَيِّدَةَ الإنسان أمًّا عنايَتي بمَتانَة اللَّغَـة، والأسلُوب التَّعبـَيرِيُّ الشَّبَاعِرِيُّ، فَمَــرَدُّهُ إِيمانَى أَنَّ التُّعبَـيرُ عَـن الجَمَـالِ، طَبِيعَـةَ وعَاطفة ووجدانا، لا يَكُونُ إِلَّا بجُمال مُماثل مَطَيِّتُهُ لَغُـهُ سَلِيمَةُ بِأَلْفَاظَ فَائَقَةُ الدُّلالَيَّةِ مَرَصُوفَة في جُمَلِ تَتَناغَمُ فيهَا السَّلاسَةَ والجراسس ومُكناة التّحريك والإيحاء. وكُلِّ ذلك يَجِبُ أَن يَكُونَ فَي قَسْط، فَالْمُدالُغَـةَ فِيَ التَّنميـقِ اللَّغَـوِيِّ تُسـيُّءُ إلى الرِّوايَةِ كَالتَّرَاخَي والاَستسهَال. وَ لا نَنسَى أَنَّ ِ ۖ الرِّوَايَــَةَ لَيسَـتَ ظِاهرَةً لَغُويَّة "كُمِا رَأَى إِيكُو (٣). في النَّهايَّة، على الأسلوب أن يكون رقيق الوقع، شفيفا نرى من خلاله الطبيعة، ويُحملُنا بطاقته الإيحائيَّة إلى أعماق

## <u>ہے</u> حوار مع الفائز بجائزة غونكور لهذا العام:

ترجمة: عدوية الهلالي



بعد المغربية ليلى سليماني التي فازت بجائزة غونكور بالكتابة هذه المرة؟ الأدبية في العام الماضي، اضحت هذه الجائزة الأعرق والارقى في فرنسا من

نصيب الكاتب الفرنسي

ايريك فويار (٤٩ عاما) عن

روايته (ص) الصادرة عن

صحيفة الفيغارو الفرنسية

دار اکت سود للنشر..

أجرت معه حوارا شرح

فیه کیف سعی فی جمیع

كتبه الى إزالة الغموض

عن الحقائق التاريخية من

خلال الكتب فبعد أن تناول

اقتحام سجن الباستيل في ١٤

تموز وغزو الغرب والحرب

اليوم ظهور النازية موضوعا

العالمية الاولى، يختار

لروايته الجديدة...

في كتبه السابقة عملية

- بعد أن قرأت كثيراً عن الحرب العالمية الثانية، وجدت بأن التصور الذي نملكه عن تلك الحرب وعن الجيش الألماني لايتوافق مع الحقائق، لذا أحاول التخلص في كتابي من فكرة إدعاء الظفر، ذلك أن الديايات تعطى حتما انطباعا عن القوة بينما كان الجيش الألماني في الحقيقة إما من المشاة او الخيالة، ونحن نعلم جيداً بأن الصورة الراسخة في أذهاننا هي مجرد دعاية جاءت بتكليف من غوبلز، وهذا يكمن جوهر الرواية، التي أحاول فيها تهشيم هذا الانطباع والخلل الغريب بقدر ما أمكنني ذلك..

× الفيغارو / أنتَ تذكر أيضاً اجتماعا سرياً للصناعيين الألمان مع متلر ووجبة غداء في وداع ريبينـتروب في لنـدن، كيـف لخترت مـذه للشاهد

×الفيغارو : أنتَ تسرد التاريخ عبر حقائق نادراً ماتذكر، فماهو المشهد الذي أثار لديك الرغبة

- استفدت من الصور والأفلام وبعض المذكرات التي قرأتها وكذلك أرشيف محاكمة نورمبيرغ، فأنا أعمل بهذه الطريقة وبها أبني آرائي.... هناك -على سبيل المثال - تلك الرسالة المذهلة من والتر بنجامين الذي يقول فيها إن شركة الغاز النمساوية رفضت فجأة خدمة زبائنها اليهود لأنهم لم يعودوا يدفعون فواتيرهم، وهذا يعنى انهم برفضهم تجهيز اليهود بالغاز فقد اساءوا الى نشاطهم بتفضيل الغازعلى قضية الأجور، وبقراءة هذه الرسالة قد يتساءل القارئ فيما اذا كان المؤلف يستخدم الكوميديا السوداء أم يقول الحقيقة..وفي الواقع، أنا استخدمت الاثنين معا فالسخرية هنا هي وسيلة للكشف عن الحقيقة.. لقد حاولت أن أصنع مناخاً خاصاً بأن أسلك

الممرات الصغيرة للبحث عن تلوث الضمائر..

بحاجـة الى قصة. .فاذا كانت الأرقام يمكن أن تقشعر لها الأبدان وأحيانا تكون صادمة، فان تجسيد الشخصيات يلمس الواقع بطريقة مختلفة..كما إن تسجيل الأحداث لصناعة حبكة

سيتطلب عمل مونتاج، ومن هنا فإن رأياً منتسراً

× الفيغارو/ ما الذي يمكن أن يدعونا لفهم التاريخ

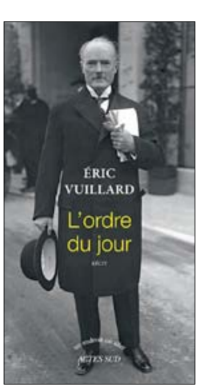
- يبدو لي إننا، ولكي نفهم اشياءً معينة، فنحن

قد يسمح بالتقاط اشياء لايمكن أن نفهمها بشكل آخر..انـه يشبه تأثـير (الشمعدانات) لدى جان فالجان بطل رواية البؤساء فهي مقدمة لقصة كبيرة..بالنسبة لي، يمكنني أن أروي اللحظات الحميمة لشخصيات كبيرة بفضل الأرشيف لكن هـذا قد يـؤدي الى خسارة القصـة الكبيرة ويجعلها أقل إثارة للاعجاب.. × الفيغارو / ما الذي يقرّب بين هذين المجالين؟ - هناك علاقة عميقة بين الأدب والتاريخ..

الإلىادة هي قصيدة لكنها كتاب تاريخي ايضا، وعندما نقرأ رواية (البؤساء)، فنحن نصادف باستمرار مشاهد من الحياة الجمعية..لايوجد تاريخ إذن دون تأليف، وليس من علم دون إسلوب سردي، فالمعرفة لكي تكون محكمة لابد أن تكون بهيئة رواية وأن يقوم هيكلها على الخيال، وفن الكتابة هو ذاته وسيلة للتقارب بين المجالين..

×الفيغارو/ في كتبك، تترك التاريخ وتركز أكثر على أشياء جديدة؟

- طوال القرن العشرين، اهتم الكتّاب والمؤرخون كثيرا بالناس العادييين واقتربوا بطريقة ما من حياة الناس ومعاناتهم، وهذا يتوافق مع العملية الديمقراطية.. لكنه يلغي



المسؤوليات بالمقابل، وتبدو الحياة اليومية وكأنها تتخلى عن نفسها، كما لو يكن هناك أحد، وهذا يلفت النظر كما في الروايات التي تدور حول الحرب الكبرى..

× الفيغارو / كتابك يتربط بوضوح مع الحاضر..

التاريخ هو دائما وسيلة أخرى للنظر الي الحاضر.. العالم اليوم يختلف بالتأكيد جذرياً عما كان عليه في سنوات الثلاثينيات، ولكن الاحداثيات والعناصر تتشابه مع ذلك، فنحن

نشهد صعودا في السلطة والعنصرية لكننا نشهد أيضا نفوذا قويا للمال وتزايداً في عدم المساواة..وفي هذا الكتاب، أردت أن ألاحق تطور الحلول الوسط والكلام العقلاني والمفاوضات بين المسؤولين الذين سمحوا ببقاء

× الفيغارو/ ماهو جزء الابتكار في قصصك؟ - بالمعنى الدقيق للكلمة، يمكننى أن أقرض بعض الأفكار والمشاعر للشخصيات، فعندما أروي مقابلة مستشار النمسا شوسينغ مع هتلر، فأنا لاأخترع الحوار الذي ذكره شوسينغ فى مذكراته لكنى أعيد تفسيره بطريقتي.. فما كان يبدو كبيرا في موقفه، يمكن أن يكون بالنسبة لنا سخيفا، ومايبدو له دون عواقب يمكن أن يكون حاسما بالنسبة لنا..وهذا هو نظام الابتكار بمعناه الدقيق..

× الفيغارو / هـل تدعـي دور الاخلاقـي أكـثر من

- أنا لن أتحدث عن الاخلاق لكنني لايمكنني الكتابة خارج إطار العالم، فأنا مشبع بعصري وكتبي هي نتاج اجتماعي...هناك موقفان يتنافسان لدي، فالعمل كما لو كان العالم شفافا ودون ايديولوجية وكما لو كانت الحقائق عبارة عن معطيات أولية وهنا يمكن أن تكون الروايات محايدة، وهذا ليس مايحدث بطبيعة الحال..أما الحل الأخر فيقوم على محاولة تجاهل أو الكشف عن بعض الايديولوجية التي نعيشها. ففي عصر مضطرب مثل عصرنا، فان مايحدث في المستقبل غير مؤكد، وماهو أكثر وضوحاً يبدو ضرورياً بالنسبة لي..واذا كانت الكتابة وسيلة للبت في أمر ما، فلن يكون ذلك ممكنا إلا بواسطة دليل...