بؤس المقاهم

الناقد على دنيف حسن تحدث عن

هذه الظاهرة فقال: يرتبط التسكع في المقاهى والجلوس فيها لساعات

طويلة بعلاقات قسرية مع طبيعة

تعزله..

لحظة

عن دجلة الأسوار

ويندب السمار...

لاتطلب آلماء لجمرها...،

هي الروح اذن..

يل تطلب النار أ

مرفوعة تستقطر السماء

كأس أبي نواس

ني تمثاله...

ريسات الخزعلي

## قبك أن تصبح كارثة

## ظاهرة تسكع الأدباء: بطالة وهموم أم أمل واحتجاج؟

لنطرم سؤالاً قبك أن نديب،

<u>هك تسكم الأديب أو المثقف</u>

حالة اختيارية أم أن بطالته

للهامش، للحباة؟ القضية

شائكة، لعلى أتحدث عن

الشعراء الصعاليك، وهم

أصوات العدالة والحرية

على التحرر أصواتهم

عميقة قد بحت لطوك

<u>الا ترك عروة بن الورد</u>

<u>افرق جسمي في جسوم</u>

الصعلوك يطارد الحق،

أن نقوأ ظاهوة الصعلكة

<u>القديم، عند المهلهك،</u>

الأمير الحصيري، حسيت

صعاليك الحداثة الأولى،

الحدد، صعاليك الحداثة

السموأك، الشنفرى وعروة،

والصعاليك الأوائك، ونتصك

يحلقة معاصرة، حلقة (عيد

<u>مردات، حات دمو) وهم مت</u>

وإذا استفضت ترى صعاليكنا

<u>القويبة (كزاو حنتوش، حسن</u>

النواب، حسين علي يونس،

عقيك علي، صباح العزاوي،

بحثوا عن العدالة والمساواة

<u>بالتسكم فهو يصدر عن عجز</u>

<u>العميت القوي لا يتسكم بلا</u>

<u>هدف ولا أمك. التسكم</u>

انعكاس للعطك والكسك

<u>هادي السيد.. الخ) هؤلاء</u>

<u>المستحيلة، أما ما تسميم</u>

والحرية المطلقة و

وغياب الإرادة، الشاعر

في بؤرتها الأولها،

وحذورها في الشعر

<u>وأحسو قرام الماء والماء بارد</u>

ليحقف المساواة. وهنا علينا

صراخهم.

الناصعة، يقدمون العدك

<u>تدفع به إلها التسكم</u>

اضطواواً؟ هك التسكم

صعلكة ، كحالة انتماء

للرصيف، للناس،

العمل الثقافي في هذه البلاد أصلاً، فللمقاهى جوانبها الوظيفية في هذا المجال أذكر منها: بحثنا الدائم عن أصدقائنا الذين ابتلاهم الله بتعاطى الثقافة في بلد لا يقدر المثقفين ابدأ : المشاركة في الجدل العقيم الذي لم يصل إلى ضفاف الحقيقة ولا مرة واحدة : من أجل أن نرسل أعمالنا الكتابية إلى الصحف التي بات الوصول إليها تتخلله بعض الصعوبة فضلاً عن أسباب كثيرة منها الهروب من مشاكسات أطفالنا والانقطاعات الأُزلية للكهرباء، وضيق منازلنا، وطلبات زوجاتنا الجنونية كل هذه الأسباب وغيرها تشكل عجينة هلامية شديدة اللزوجة تشد أرجلنا إلى بؤس المقاهى ودخانها الخانق وضجيج أحاديثها وعنفوان آمالها الضائعة، حتى بات الواحد منا لا يغادر المقهى إلا إلى مقهى آخر. واعتقد أن المقهى يمثل لي قديساً على الاعتراف أمامه تومياً ترغباتي وطموحاتي وخبياتي العديدة والمتكررة لعلي أحصِل على متعة الصفح عن نفسي أولاً، واعتقد كذلك بأن انتشار مقاهى العصر ----الحديث "الانترنت" وتوفر فرص عمل لائقة سيكسر لعنة التسكع في المقاهى

العزلة المرادفة وقال الناقد ُ المسرحيّ جبار حسين صبرى: تنشطر الإجابة إلى شطرين: الأول التسكع بوصفه ظاهرة إيجابية، معنى ذلك أن عينى المثقف وخطواته تتناسب طرداً مع إحالات الأشياء والموجودات إلى تمظهرات تضفي طابعاً إيجابياً في التأثير والتأثر، وذلك له فوائد يشتغل بها، ليضع غَزلاً عاماً للإنسانية وفق منظورات جلها تأتى من مراحل تسكعه ذاتاً وعنوانا وصفة لا يمكن إلا فرضها كأى طائر لا يحط بقدمه على غصن أو عمود كهرباء، وشطر ثان هو التسكع بوصفه ظاهرة سلبية، ويمكن جمع تماهيات المثقف العراقي في مجال التسكع مع انطباعاته ومريداته ومؤثراته كلها قد طوقت تجربته في مغاليق من الجوع وتخوم الضراغ وبطالة العمر وشظف العيش وغيرها من مواد جعلته يترنح تحت مسامات جافة وأشعة لشمس باهتة تفعل فيه أدوار السراب وتضيع جهده باستمرار، فينزوي في طامات الخرائب والنسيان، ومرد هذا التسكع في شقه الأخير يعود إلى اسباب أهمها: إنه دائماً يضرغ بعده التأريخي أو الحضاري ي . داخل السدوائسر المحيطة به التي تؤدلحه باتحاه أن بكون آلة عابرة في خضم صراعات سياسية بحتة. إضافة إلى العزلة، وهي عزلة تؤسسها مدارات المجتمع برمته.

هذه التموضعات داخل النرجسية للمثقف تمثل إحدى الانتكاسات والانحدارات باتجاه التسكع، فتبدو هذه الأسباب محط تضاعلات لكل . مثقف، لـذا فهـو وإن كانت أصابع تنهش في بطانته من حيث يعلم أو لا يعلم إلا إنه وبشكل ما طرح من تضاد معلن أشبه بعمليات رفض واستنكار يقدمها لكى تكون قربانه الأكشر حرارة في براكين وهزالة التسكع وجوداً وفعلاً في مدارات حضارته الثقافية أو ثقافته الإنسانية. أسىاب قهرية

ويطرح القاص قاسم حسين موزان رأيه فيقول: ما من مثقف واع يمتطى صهوة جواد جامح معصوب العينين على طرق وعرة وتنزلق قدماه إلى قاع المدينة المهين، دون أن تكون هناك أسباب موضوعية قهرية ورغبات

مكبوتة تقف وراء انزلاقه وفقده حالة





عالم الشهرة والأضواء. وأنا أكتب، تحضرني صور مأساوية

لمتسكعين كثر يجلسون على أعتاب مقهى الشابندر ومقاهي باب المعظم التى تعج بهم، يقعدون القرفصاء متكورين على أنفسهم ناكسين رؤوسهم خجلاً من فرط الإساءات والعوز المزمن الذي زامنهم طويلاً، ملابسهم رثة حتى تحسبهم متسولين يطلبون الصدقات من المارة ومن المحسنين أو كلمات رثاء رقيقة تعيد إليهم بعضا من حاجة المحبة ومطرقة الاضطهاد وسندان الواقع المؤلم الذي آلت إليه الأحداث، وهؤلاء المتسكعون يعرفهم الوسط الثقافي جيداً وعما قريب سيتوارون عن الأنظار كما يتوارى الطائر مودعاً جنائن آدم الخضر.

أشعر بأسى كبير وأنا أرى جمعاً من المبدعين يقعون في فخاخ الصعلكة والتشرد بعدما أغرتهم المدينة ببريقها وأضوائها وأدبائها، فطاروا إليها على أجنحة أحلامهم الوردية مودعين مدنهم العاجزة عن استيعاب نشاطهم وإبداعهم ونزقهم فوجدوا المدينة تقوم على بحر هائج من الهموم والاضطراب والمعاناة. ويزداد قلقي على آخرين سيلقون المصير نفسة ويضيع نتاجهم الإبداعي كما ضاع شعر الراحل عبد الأمير الحصيري في لحظة تمرد عنيف مر بها شاعرنا الجميل وقيل وقتها أن نهر دجلة ابتلع أشعاره وربما اتلفها السراق.

الذات المدحنة



عبد الرزاق النداوي

التوزان النفسي والمادي والتيه في عوالم غريبة مطّلقة.. ويصبح الأمر أكثر إيلاما وأشد وطأة عندما يكون التسكع مادة للتندر والاستخفاف به وبمنجزه الإبداعي من أقرب المعارف وريما يكون صاحب الفضل ي تطوير قابليات كثيرة للآخرين للانطلاق إلى

الكاتب عبد الرزاق حسين النداوي تحدث قائلاً: إذا كان المقصود بالمثقف كل من له علاقة بالثقافة والعرفة استهلاكاً وإنتاجاً فإن ذلك يقترب وفق هذا الوصف والتعريف بالمبدع كَاحْتراف لهذا المنجز.

ووفق سابكولوجية الإبداع والتأسيس تشكل لدى المبدع سمات ترسم شخصيته، يمكننا من هذا أن نحدد العلاقة السلوكية بين بعض المبدعين

يبحث عن أجوآء غير تقليدية تتيح معها شبكة علاقات اجتماعية سايكلوجية، تأملية، ترفع به إلى حالة من التأثير لصباغة موقف جمالي يعيه ويدركه، وإن السلوك الإبداعي يترجم هذه اللحظات الجمالية بالكشف عن رؤى وأبعاد الأمر البذي يلزمه لأن يكون أكثر اقتراباً من تلك اللحظات التي - ر. تنشغل بما هو مادي اعتباري يؤسس لحياة الرفاهية، وهذا ما يمكن إدراكه من القيم باعتبارها قيماً مبدعة للواقع، ونتيجة للضغوطات النفسية والاقتصادية والمهنية التي يواجهها المثقف يتومياً في هنده الظّروف الصعبة، يجد نفسه منزوياً مع ذاته وأقرانه بخلق عالم خاص من سماته الرفض والاحتجاج على مؤسسات

الاغتراب

الثقافة الرسمية والتقليدية بوصفها

حسب زعمه شبكات علاقات ثقافية لا

تنتج إلا ما هو مطلوب تسويقاً

ومقايضة.

الصحفي ثائر القيسي تحدث عن هذه الظاهرة قائلاً: التسكع بالنسبة للأديب يعني إيقافاً لنمو التطور والارتقاء في شخصيته الأدبية ليس بمفهوم التواصل مع ملكاته الفكرية بقدر ما يتعلق بما هو داعم لهذا التواصل إلا وهو المتكأ الاقتصادى والوظيفى الضامن الاستمرار تلك الملكيات، أذ يمكن عد الإحساس الناجم عن الفراغ الذي يحبدثه التسكع الطويل في المقاهي نوعاً من أنواع الضمور الذي يصيب الحركة والنشاط وبالتالى يحيلان التوثب إلى خدر في مفاصل العقل والجسد على

إذن كيف يمكن للأدب أن يتطور ويتصل بمفاصل الحياة الاجتماعية؟ فيما الأدب لدينا يتقهقر في ذوات تكبلها الفراغات وتحكمها اللا جدوى على نحو ما تضرزه اللامبالاة للمؤسسة الثقافية والاجتماعية، وتتجاوزه كل الترسبات الأدبية لكى تضع قصديات الآخر في حلقة مفرغة في وجوده كإنسان له متطلبات أساسية لوجوده في أقل تقدير بل تجعله في أضيق زاوية من الاغتراب عن واقعه الذي لا يطاق بالمرة بل وحتى الاغتراب عن ذاته.

الوحود الحومعا القاص داود سلمان الكعبى قال إن: مسألة وجود المثقف في المقاهى وجوداً مملاً هي حالة غير صحية وإذا ما استمر بندلك فسوف تحدث كارثة ثقافية كون المثقف شريحة واعية في المجتمع، وهـذا التسكع لم يات اعتباطياً، بل جاء نتيجة طروف وملابسات يمر بها البلد في خضم الصراعات ومن حالة الفوضى التي أحدثها الاحتلال. وهذه الحالة مقصودة، كون المثقف هو المعيار الحقيقى الذي ينظر إليه الجميع بعين الأعتبار، لأن سلاحة الثقافة والمعرفة، ولا يمكن أن تصمد أمامه

أي قوة في العالم إلا وهو الفكر

رحلة النجم

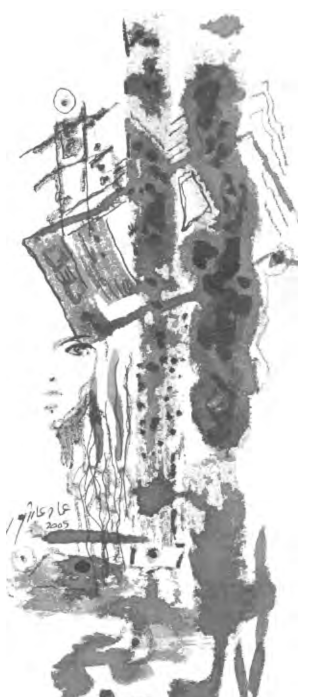
للكات



فهل يمكن معالجة الوضع بطريقة صحيحة تقينا شر الأمراض الفتاكة

باستعادة الوعي الجمعي لعموم الأدباء بعلاج لا مناص منه، هذا اللقاح الواقي الذي أشرنا إليه هو انتشاله من هذا الواقع المؤلم الذي يعيشه يومياً، فمتى تتوفر له مقومات الحياة أو ديمومة التواصل مع الإبداع بتوفير العمل إنقاذاً له من شر سرطان البطالة القاتلة. ١٤ سأم الكراسي الكسولة

واختتم المحديث القاص عبد الكريم حسن مراد قائلاً: من منا يحب أو سرغب في أن يعيش حالة الضياع ويستهوى التسكع على تلك الكراسي الكسولة التي ملت جلوسنا عليها كثيراً منذ الصباح الباكر حتى حلول المساء بكآبته المرة ولأيام طوال إن لم تكن هناك ثمة أسباب كثيرة وراء ذلك. فالمثقف العراقى الذي حمل نتاجاته ورؤاه كان هو الضحية المسلوخة الجلد بأفواه السلطة السياسية المبادة بالعقود الماضية التى أكلت الجلد وكسرت العظم، لأنهاً كانت تتخوف من الأديب الحقيقي بطروحاته ورفضه الدائم لأى شكل من الاستعباد والتصفيق لأنه يدين التسلط الأيديولوجي البوليسي من قبلهم على الساحة الثقافية، وحين كنا نرفض مهرجانات الطاغية بالمشاركة بأعياده الكثيرة، كانت تؤشر ضدنا علامات استفهام كثيرة، فاستخدموا سياسة التهميش والتغييب والإقصاء لأدباء كثيرين وحاولوا شلهم تماماً فهربوا خارج الوطن، فاضطر بعض الأدباء للنشر يُ صحف المهجر بل حاربوه مادياً ومعنوياً ونفسياً، لما وجدوا أنِ المثقف الحقيقي هو الرافض دوماً للعمل تحت الوصاية الأيديولوجية وخيمتهم السوداء لذلك نجد في الرواية العراقية بالذات أن البطل "المثقف" هو الذِي يختار التسكع مرغماً وذلك خلّاصاً من الواقع الذي يعيّشه هُروباً من الإذلال له. لأنه ينفلت من التطبيل والتزمير مع جوقة المنتفعين على طاولة الطاغية مع المداحين الصغار والكبار. وبعد التغِيير الذي حدث بالبلد استبشرنا خيراً بالخلاص لكن هذه الفترة لم تحقق للمثقف ما يصبو إليه فقد تغير النظام، لكن المؤسسة الثقافية لم تتغير وتلك مشكلة كبيرة لأنهم حتى الآن لم يسألوا عن الوضع الثقافي في البلد وسط هذا الخضم من الخراب الذي تركه النظام السابق، فمتى يجد الأُديب العراقي المؤسسة الضاعلة التي ترعاه وتستوعب همومه الحقيقية؟ لست متشائماً من طول الانتظار والتسكع اليومي على الكراسي التي تكسرت من همومنا الثقيلة والتي جعلت من بعضهم طرشاناً وعمياناً وخرساناً. فإنى أرى هناك بصيص أمل أعيشه بذكراه على غد جديد يرسم الأفاق برؤية جديدة تعيد للأدب العراقي وهجه الحقيقي، ذلك الأمل الذي ننَّتظره جميعاً بعد غياب



### انعكاس الظلال

المؤلف::كيفيت حويلفويك الناشر: نوف ، لندن ٢٠٠٥

> حققت الرواية التى نناقشها هنا التي تعتمد على الخيال العلمي لمؤلفها جويلضويل، فور كبيرا حيث بيع من الطبعة الأولى ما يزيد على خمسة وسبعين ألف نسخة. ومن أسباب نحاحها

فكرة جُديدة غير مألوفة بعد. وهي رواية فلسفية مشوقة تتناول القيم والمثل، سواء على صعيد المجتمع أم على صعيد كيفية استخدام التقدم العلمي لصالح الإنسانية أو ضدها، من خلال تناول قدر طفل ولد في هذا العالم ليحل غموض جريمة استعصت على كبار خبراء الجريمة. وهي من الروايات التي تسكن في ذاكرة القارئ مدة طويلة من الزمن، ويجد القارئ نفسه من خلال متابعة أحداثها أمام تساؤلات عديدة بشأن أمور وقضايا عديدة في الحياة. أما فيما يتعلق بشخصيات الرواية، فمعظمها تعيش حياة مزدوجة وفي خطين متوازيين بين العالم الــداخلـى والعـالـم الخـارجـي.

الأميركي كيفينًّ SHADOWS نشرها نجاحاً اختيار المؤلف

تأليف: دومينيك فولتون الناشر: فلا ماريون . باريس ٢٠٠٥

مؤلف هذا الكتاب هو دومينيك فولتون، مدير أبحاث في المركز الوطني للبحث العلمي. الذي تُمحورت أعمالُه بشأن تحليل العلاقات بين الكابي كتاب الاتصال والمجتمع والسياسة والثقافة، يحدثنا في هذا الكتاب عن الاتصال بوصفه خلاصة سياق هائل لحركة من الانعتاق الاجتماعي والثقافي والسياسي الذي دخل فيه الغرب منذ ثيروكس، قرنين ونيف، وبالتالي لا يمكن فهم الاتصال إلا الذي ولد في في ضوء هذه الحركة التي سرعتها الحرب العالمية الأولى والثانية بالرغم مما أحدثته هذه الحرب من آثار مأساوية ويستعرض الكاتب ان الافراط في الاخبار والرسائل يتطلب في المجتمع المفتوح ضرورة الاحتفاظ بمعالم فيه كى يجد المواطن نفسه داخل هذا المحيط الاتصالى المحموم، أي لا يؤمن التمييز بين من يتكلم وبأية شرعية ومن أجل ماذا! بتعبير آخر فان المجتمع المفتوح يستلزم التفريق بين ثلاث



المسدنسي.

الاميركى بول ماساتشوسيت س عام ۱۹٤۱ #BIO ونشر حتى الأن العديد PAUL من الروايات

رحلة النجم الكابي

تأليف: بوك ثيروكس

الناشر: ىنغويت غروب ـ لندت

THEROUX الــرحلات التى ترجمت الى عدة لغات، وهو في هذا الكتاب يتحدث عن رحلته الأفريقية من القاهرة الى مدينة الكاب في جنوب أفريقياً مروراً بالسودان، واثيوبيا ودول

ويحدد المؤلف منذ البدء أن كلمة اللغة السواحلية القريبة القريبة من العربية تعني الرحلة او السفر بكل بساطة، وبخاصة اذا كانت رحلة او سفرة طويلة. وجدير بالذكر ان المؤلف انتقل من ضفاف النيل في القاهرة. إلى ضفافه في السودان وأم درمان إلى كينيا وأوغندا حتى جمهورية جنوب أفريقيا، وقد استخدم كل وسائل النقل في هذه الرحلة الطويلة من القطار الى القارب، الى الطائرة بل حتى المواشي والدواب. الـــــ

### سارتر

تأليف:ديفيد دريك

الناشر: هاوس بوبلیشنغ ـ لندن ۲۰۰۵ ديفيد دريك متخصص بفلسفة سارتر والفلسفة المعاصرة بشكل عام. في كتابه هذا (سارتر) يقدم لمحة عامة عن حياة أعمال أكبر فيلسوف فرنسى في القرن العشرين وقد ظهر الكتاب بمناسبة مرور مئة عام على ولادة جان بول سارتر (١٩٠٥ . ٢٠٠٥) ومعلوم ان فرنسا تحتفل حالياً بالذكرى المئوية الأولى لولادته وقد ظهرت كتب عدة عنه في المكتبة الضرنسية والعالمية وكان سارتر قد مات عام ١٩٨٠ بعد ان هيمن على الحياة الثقافية والأدبية الفرنسية طوال ما بعد الحرب العالمية الثانية وكان يشعر منذ الطفولة بأنه مكلف برسالة بصفته كاتباً ومبدعاً، وهي رسالة تهدف الى خدمة الآخرين والبِشرية، ولَذلِك مارسٍ كل أِنواع الكتابةِ كونه روائياً ومسرحياً وناقداً أدبياً وفيلسوفاً وصحفياً أو كاتب سيرة للعظماء كفلوبير، وجان جينيه، وبودلير.

والواقع ان سارتر هو النموذج الاعلى للمثقف



# اکسفورد ۲۰۰۵ THE MODERN MIDDLE LAST

الشرق الاوسط الحديث

تاریخ عام

تأليف: حيمس ل حيلفيت

الناشر: مطبوعات حامعة

مؤلف هذا الكتاب هو البروفيسور جيمس ل. جيلفين المختص بتاريخ الشعوب العربية والاسلامية، وهو هنا يقدم اضاءة واسعة لكل تاريخ الشرق الاوسط الحديث الممتد منذ خمسة قرون حتى الآن، ويشرح المؤلف في كتابه هذا كيف ان القوى المتحالفة مع الحداثة العالمية راحـــت تشكل أو تصوغ كل جوانب الحياة الاجتماعية والاقتصاديــة والثقافية والسير اسية، في كل منطقة الشرق الاوسط.