البرج العاجي

شاهدت "الصياد" و"حنين إلى الضوء". طربت للأول (المخرج

الأسترالي دانيل ناتهايم)، لأنه يطيّب خاطري في أن قوى بشرية

ما زالت تسعى جاهدة للخير على هذه الأرض سيئة الطالع. أما

الثاني فجعلني أرحل مع دقائقه، التي وجدتها إنسانية وبالغة

العمق هي ان. المخرج تشيلي يُدعى "باتريشيوغوزمان"(مواليد ١٩٤١)، منصرف

في أفلامه إلى التوثيق، وهذا الفيلم وثائقي ولكن بتدبير بارع يصل الوثيقة بالتأمل الفلسفي، بصورة غاية في السلاسة والطواعية. الكاميرا باتجاه صحراء "أتاكاما"، التي تعتبر أكثر الأراضي جفافا

على الأرض. ولكن صفاء السماء بسبب انعدام الرطوبة أصبحت نمونجية لعبن وعقل عالم الفلك لمراقبة الكون. وهذه المنطقة كانت بضاً، حين قام يينوشيه بانقلابه سيّع الصيت، مكانا لمعسكرات عتقال كبيرة، ولمقابر جماعية لأجساد ضحاياه. وهي حتى اليوم مزار الناس الذين لا يكلون بحثا عن بقايا جثث أحبائهم ممن لم

فيلم "باتريشيو" بنى على حفنة أفكار لا تخلو من الترويع بالتأكيد.

انه يبدأ مع عالم فلكي يدير تلسكوبا هائل الحجم في منطقة

أتاكاما": يقول إنهم عبر التليسكوب ينظرون إلى فضاء مزدحم

بأصداء الماضى. وهو يعنى الماضى الزماني حرفيا لا مجازا، لأن

الضوء في حركة تو اصله يستغرق وقتا غاية في الطولِ، فكلما نرى

نجما بأعيننا المجردة، أو غير المجردة، إنما نرى حدثا تم في وقت

بعيد عنا تماما. ولأن الصوت ينتقل أبطأ من الضوء، فإن الأجهزة

التي تنصت إلى المجرة سوف تلتقط في يوم ما أت، وهذا أقصى

أمالُ الفلكيين، أصداء <sup>"</sup>الانفجار الكبير<sup>"</sup>، أو لحظةً مطلع الكون،

ثم يواصل الفلكي الحديث بقوله "إن الحاضر لا وجود له".

وهو كلام قد يوحي بأنه تصور فلسِفي خالِص، ولكنه في الواقع

بيان لحقيقة علمية بأن هناك دائما انقطاعا في الزمن يحدث بين

الشيء عند حدوثه وبين اللحظة التي نراه فيها، ولا فرق إذا كان

الأمر يتم في مليون جزء من الثانية أو في الاف من السنين. إن

الماضي حاضر معنا دائما، ما تحتاجه هو فقط أن تنقب أعمق كفاية.

وهذا الأمر سرعان ما يأخذ في الفيلم مشاهد عدد كبير من النساء

التشيليات، المتشبثات بحق البحث عن موتاهن، يمشطن براري

أتاكاما" أملا بشظايا من موتى ماضيهن القريب. إنهن ينخلن

الصحراء بحثا عن بقايا عظام وأشياء أحبائهن الذين قتلوا على يد

إن العظام - يذكرنا الفيلم على لسان الفلكي - مصنوعة من

الكالسيوم، وهذا الكالسيوم الذي يشكل مادة جسدنا إنما تشكل هو

ذاته في حدث "الانفجار الكبير" في أولى لحظات تشكل الكون. إن

هذا الكالسيوم إنما يؤسس لرابط بين بحث النساء عن رمم الموتى

المفقودة في غمرة الماضي وبين بحث العالم الفلكي عن رمم نجوم

قد تكون زالت منذ ألاف السنين. كلاهما مستغرقان في محاولة

كتشاف الماضي. وكأن منطقة "أتاكاما" كوكبٌ آخر بعيد ومراقب

من فلكي من كوكب ثان. أحد المتحدثين في سلسلة الحوارات يقول

بأن تشيلي "تحتاج إلِّي مرصد قادر على دراسة وسير غور عالمها

الأرضى، واكتشاف أجساد ابنائها المفقودة، والكشف عن جذور

في أحد المشاهد الأخيرة تعرض علينا الشاشة جدارا من صور

حائلة اللون لوجوه ألاف الأشخاص الذين غيبوا في المقابر

الجماعية، تتماهى مع كوكبة فلكية من النجوم، تنبض باهتة من

أعماق الماضي. والموسيقي المصاحبة ملائمة تماما. ومن مقعدي

الوثير في الصالة المظلمة رأيت وحوها أعرفها وأخرى لا أعرفها

ولكني قادر على تخيِّلها، من قتلى مقابرنا الجماعية نحن أيضاً.

ولكن قتلانا مثل نجومنا الليلية تنبض دون مخرج سينمائي رقيب،

الذى تتحدث عنه النظرية الفلكية بثقة كبيرة.

زمرة بينوشيه وميليشياته.

ألامها التي لم تحد مستقر ا."

و لا عالم فلكي رقيب.

الىالونات الملونة ويغنون أغانى

يدفع بالمتلقين إلى التشبث ببصيص

الضوء الذي نراه في نهاية النفق.

أثار فيلم "العربانة" العديد من

الأسئلة التي تمحورت حول الثيمة

الأساسية للفيلم من جهة وحول

أداء الشخصيات الرئيسية من جهة

أخرى، وبالذات قائد "العربانة

المجنون الذي يحمل جنديا متعبا

يستذكر الأحداث الجسيمة التي

مرّ بها خلال الحروب التي خاضها

ونصف العقد. يصر جمال أمين،

الشخصية المستضافة في الأمسية

السينمائية، على أنه البطل الرئيسي

في الفيلم لأنه هو الذي يقود

عُربانة" العراق إلى المجهول،

∎فوزي كريم

### قناديل لطفية ورد الجميلي

علاء المفرجي

لم يكن الأمر يتعلق بمناورات بالذخيرة الحية، أو تهديد باحتباح عسكرى يهدد نفوذ (مسؤ و لي ثقافتنا)، بافتراض أن هذا هو المنطق السائد في وزارة دفاع - ثقافتنا.. فالأمر كان مجرد وجهة نظر لا غير في ما خص مشروع (بغداد

عاصمة للثقافة العربية) الذي نسمع جعجعته منذ أكثر من عام من دون أن نرى طحناً، رغم انه لم يتبق على انطلاقه كحدث سوى أيام معدودات.

وجهة النظر هدَّه أدلت بها الروائية والقاصية لطفية الدليمي في عمودها (قناديل) الأسبوعي في المدى، وتتعلق بمدى (صلاحية) بغداد في أن تكون عاصمة للثقافة العربية، وهو سوال لاشك في أنه

ينطوي على أسئلة، وأسئلة لها ما يبررها وهو لا يستدعى على أية حال رد الفعل المتشنج، من قبل مدير إعلام وزارة الثقافة في رده المرتبك والمليء بالشىتائم لكاتبة العمود الروائدة المعروفة لطفية الدليمي، والتي أكاد أجزم أن عبد القادر الجميلي وهو اسم مدير الإعلام لوزارة الثقافة لا يعرفها من قبل، ولا يعرف منجزها الإيداعي أو موقعها

الثقافة أبعد ما تكون عنه. القراءة الخاطئة التى دفعت (المديسر) للمرد على لطفيّة الدليمي جعلته ينسب متوهما

فى الثقافة العراقية المعاصرة إلا عندما تجرأت لتسأل مثل هذا السؤال، والتي ما كانت لتسأله لولا حبّها لمدينتها التي ترى فيها ومنذ تأسيسها قبل عاصمة ثقافة ليس للعرب فحسب، بل للعام كله، وليست عاصمة للثقافة بـ(مشروع)

وصيف (وزارة دنبكجية وراقصات) إلى الدليمي من

دون أن يفهم إشمارتها إلى (القصبور الاعتباري إزاء نظرة المؤسسة السياسية لها) وهو ما، جعله يكيل الشتائم و السياب لأحد الأسماء المهمة في المشهد الثقافي العراقي والذى يفترض بمدير إعلام الثقافة أن يقدم أهميته وموقعه في الثقافة العراقية.

فى قناديل لطفيّة الدليمي

في أن نعرف أن لها (أي القناديل) ثمارا يانعة وطعما لذيذا يسر الناظر (كذا؟)، في هذه القناديل وهي عمودها الأسبوعي تطرح الدليمي أسئلة كثيرة كان حريا بالسيد المسؤول أن يجيب عليها لا أن يحدثنا عن (حشد وطني) أو أن المشروع (لا يستثنى مكوناً)، وما إلى ذلك مما ليست له علاقة بالثقافة .

التى كان لرد (المدير) الفضل حنين إلى الضوء أفلام قصدتها لمتعة الإدهاش، ولكنى لم أفلح في الاستمتاع بهذه الخصيصة التي توهمتها حاجة تنبض في قلب كل شاعر. شاهدت فيلم "برومثيوس"، و"ليل معتم ينهض"، فوحدتهما إدهاشاً عضليا، تلعب فيه تقنيات الكومبيوتر دورا غير ملهم. بعدهما

## الرواية العراقية في العقد الأول من القرن واقعع وحقائق ومؤشسرات

β د. نجم عبد الله كاظم

#### القسم الثاني

في ضوء هذا كله، وعودةً إلى ملاحظات من نرد عليهم هنا التي أحملناها سابقاً، نسحل ملاحظاتنا في ما يأتي عن واقع الرواية العراقية خلال العقد الأولِ من هذا القرن، وهي ملاحظات تقوم غالبا على وقائع، مع بعض الاجتهاد الذى يحتمل الإصابة وعدمها، كما يحتمل، وفقا لهذا، الأخذ والرد واختلاف الرأي. وتعلقا بالمعايير التي اعتمدتها في ملاحظاتي، نعتقد أن العدد يبقى معيارا، ولكنه معيار أولى إلى جانب معايير عديدة أخرى هي بالتأكيد أهم. وهكذا كانت المعايير هي: العدد، والفن أو الجودة، والكتابة النقدية عن الرواية، والشيوع أو الانتشار وما قد يتعلق بذلك من تحقيق الإمتاع، ونيل الجوائز، والتجديد وتحقيق الجديد، وتحقيق الهوية المحلية والقومية، إضافة إلى معايير أخرى تفصح عن نفسها ضمن ملاحظاتنا.

انطلاقا من هذه المرجعيات والمعايير، نسجل عن روايـة العقد الأول العراقية الأتـى مما يتراوح، كما قلنا، ما بين حقائق، وهي الغالبة، وضمنا بعض وجهات نظر واجتهادات:

بداية يجب أن نعرف أن عدد الروايات الصادرة خلال فترة عشر سنوات ممتدة من ٢٠٠١ إلى ٢٠١٠ هو ٣٠٠ رواية تقريبا. ولكي يميز القارئ ما يعنيه هذا من ناحية الأهمية والدلالة، نشير إلى أن عدد الروايات الصادرة خلال السنوات العشر السابقة لها والممددة من ١٩٩١ إلى ٢٠٠٠ هو حوالي ١٥٠ رواية فقط، وبما يعنى أن ما صدر خلال العقد الأخبر هو

تعلقا بالعدد السابق رصدنا ثلاث ظواهر، الأولى وقد أشرنا إليها، نعني أن ما صدر خلال العقد الأخير هو ضعف ما صدر خلال العقد

ضعف ما صدر في العقد السابق له تماما.

السابق لـه. الظاهرة الثانية تتمثل في عدد الروايات النسوية، فقد شهدت الفترة المعنية صدور أكثر من ٣٠ رواية للكاتبات العراقيات، مقابل صدور حوالي ٤٠ رواية فقط خلال كل مسيرة الرواية العراقية قبل ذلك. الظاهرة الثالثة تتمثل بما نسميها رواية الخارج أو الغربة، ونعنى بها روايات العراقيين المقيمين في الخارج، فقد دخلت هذه الروايات على الخط، وهي ظاهرة واضحة حتى مع صعوبة أو تعذر رصد أعداد ما صدر منها خلال العقد لا أظن بإمكان أي منصف أن يشكك بالمكانة

التى احتلتها الرواية العراقية، لاسيما خلال فترة العقد والنصف تقريبا الأخيرة، بين أنواع الإنتاج الأدبي الإبداعي. ويكفي أن نستذكر واقع ما كانت عليه خلال ما يقارب النصف قرن الأول من مسيرتها- من العشرينيات إلى السبعينيات تقريبا، لنعرف ما حققته من مكانة لاسيما إزاء الشعر. فمع أنها كانت قد بدأت تنهض بدءا من منتصف الستينيات وعلى أيدي فرمان و آخرين لتؤسس لنفسها مثل هذه المكانة، إلا إن هيمنتها، على جزء ليس بالصغير من مساحة الإبداع الأدبى العراقي، بدأت تتحقق مع منتصف التسعينيات او نهايتها. ولعل ما أكد الذي صارت عليه هو واقع ما حاز عليه الكتاب العراقيون وأعمالهم من جوائز عربية أو ترشيحات لها. وذلك يعني بالتأكيد أن هذه الرواية قد حققت مستويات ما كانت عليها من قبل، بما في ذلك ما يتعلق بالجديد والتجديد على مستويات الموضوع والمعالج والشكل الفني، بل حتى في مجال التجريب. ودون الدخول في تفاصيل أوجه هذا التحديد، للقارئ الناقد أن يعود إلى العديد من الروايات التي حققت شيئا من هذا، مثل بعض روايات فؤاد التكرلي، ومحمود سعيد، وجنان جاسم حلاوي، وبرهان الخطيب، وميسلون هادي، وفاضل العزاوي، ونجم والى، ومهدي عيسى الصقر، وعالية ممدوح، ولطفية الدليمي، وعبد الخالق الركابي، وهدية حسين، واحمد خلف، وعلى بدر، وحسن مطلك، ولؤي حمزة عباس،

وأنعام كججى، وأخرين.

بيتنا الثقافي يستذكر (ابو سرحان)

يعزز القول بهذا الانتشار، الكتابات النقدية والدراسات الأكاديمية الكثيرة عن الرواية

لبرهان الخطيب، و"العيون السود" و"شاي

العروس" لميسلون هادي، و"بابا سارتر

و "شتاء العائلة" لعلي بدر، و "سفر السرمدية" لعبد الخالق الركابي، و"شوفوني شوفوني

لسميرة المانع، و"الأسلاف" لفاضل العزاوي"،

و"المحبوبات" و"التشهي" لعالية ممدوح، و"

زجاج الوقت" و"مطر الله" لهدية حسين،

يجب أن نعترف بأن انتشار الرواية العراقية

عموما ليس بالمستوى الذي نتمناه، ولكنه

بالتأكيد، ومهما كان حجمه، مُميِّز إذا قيس بما

كانت عليه قبل عقود مثلا. وهكذا لا نريد أن

ندّعى أن انتشاراً مرضياً قد تحقق خلال العقد

الأخير، بل هو أقل مما نتمنى، ونؤيد ما قال به

البعض في هذا الشأن. ولكن لا يفوتنا ما يبدو

أنه فاته من صعوبات واقع الثقافة والأدب

والنشر في العراق خلال العقدين الأخيرين،

بسبب ظروف الحصار والحرب وسقوط بغداد

وما تلا ذلك من ماس، مع أن هذا الواقع لم يمنع

الانتشار المختلف عن السابق على المستوى

العربي. إن هذا الانتشار واختراق الرواية

العراقية للحدود القطرية ليكون لها شأن على

المستوى العربي، يتحاوز ما كان عليه قبل

عقدين من السنوات مثلا حين لم يكن أكثر من

روائيين اثنين أو ثلاثة عراقيين معروفين، ولا

أكثر من عدد أصابع اليد الواحدة من الروايات

معروفة خارج العراق، وهذا ما يؤيده حصول

العديد من الكتاب والعديد من الروايات

على جوائز عربية، ومشاريع ترجمات، على

و"الحفيدة الأمريكية" لإنعام كججى.

العراقية، وهي من الكم والنوع ما لا تخطئها وبناءً على الملاحظة السابقة، ما كان للرواية عين أو يتجاوزها ذهن. وقد توزعت على العراقية أن تحقق هذا دون أن تكون، على الأقل ألاف المقالات والدراسيات النقدية، والمئات بعضها، قد انطوت على مستوى فني ومعالجة من الأوراق البحثية العلمية، والعشرات من فكرية وموضوعية وقدرة على الإمتاع. الكتب، ومن الأطاريح والرسائل الجامعية، وعليه فواضح الإجحاف الذي نالها ممن وكل ذلك داخل العراق غالبا، ولكن مع نسبة وسمها بعدم الإمتاع. ولنا أن نذكر أمثلة على منها لا بأس بها في البلدان العربية، ونسبة روايات تقف بوجه من يدعى بهذا، "المسرات أقل بطبيعة الحال في الأحنيية. والأوجاع" و"اللاسؤال واللاحواب" لفؤاد التكرلي، و"ذلك الصبيف في إسكندرية"

ومرتبطاً بما تقدم يأتي تدريس الرواية العراقية في في الحامعات العراقية والعربية، ضمن تدريس الأدب العربي الحديث للدراسات الأولية، ومكونا رئيسا لمساقات منهجية في الدراسات العليا، سواء أكان منها ما يتعلق بالرواية والسرد عموما، أم بالتحليل وتطبيق المناهج النقدية، أو بالدراسات التطبيقية المقارنة. وكثيرا ما شكّلت روايات عراقية مفردة محاور أو مواد لمثل هذه المساقات الأكاديمية للدراسات العليا في جميع الجامعات العراقية تقريباً، بل بعضها فرض نفسه في بعض الجامعات العربية.

أما المؤتمرات فلا أظن صعبا على أحد رصد ما استحوذت عليه الرواية العراقية من اهتمام، فكانت هي موضوع عدد منها، وشكلت محاور كثيرة في عدد أخر من المؤتمرات لا يكاد يقل عن الأول. وفي كل الأحوال، لا يكاد يخلو مؤتمر عربى يُعنى بالسرد، وربما بالأدب العربي الحديث، وإلى حد ما النقد العربي الحديث،

من أوراق تبحث في الرواية العراقية. فيما يخص التعبير عن الواقع، نقسّم الإشارة إليه على قسمين، الأول المتعلق بعلاقة هذه الرواية بالواقع العراقي عموما وضمن ذلك بالمتغيرات التي شهدها على تاريخه الحديث. أما الثاني فهو المتعلق بواقع العراق المعاصر، ويشكل أكثر تحديدا سنوات الحرب وسقوط بغداد وما بعدها. ففيما يخص الأول غريبة جدا أن يكون مثل هكذا تشخيص عن الرواية العراقية، اللهمّ إلا حين يكون القول بذلك عن روائيين بعينهم أو روايات بعينها أو حتى عن مراحل بعينها من مسيرة الرواية العراقية، وإلا كيف لناقد أو دارسي أن يقول بهذا (الانفصام) وعدم تمثيل الواقع وأمامه، في

شهده. وربما يصعب علنا هنا أن نعطى أمثلة على ذلك، بيساطة لأننا يجب أن نعطى، في هذه الحالة، عناوين عدد كبير من الروايات.

الأخيرة، تعنى ضمنا وبدرجة ما تحقيق الرواية العراقية عبر تاريخها، وليس في العقد الأخير فقط، للمحلية والهوية اللتين عاب بعض الكتاب عليها عدم تحقيقهما. وإجحاف حقيقي هو ما تمثل في الادعاء بعدم تحقيق هذا، ولا ندري في الواقع كيف تكوّن هذا الرأى عند أصحابه، وأمثلة الرد عليهم هي أكثر من أن نحصرها في أعمال كتّاب بعينهم أو أعمال رو ائدة معدو دة.

وأزعم إنه ليس من الصعب أن نتفق إنْ حرصنا على أن نكون منصفين، كونها وقائع أو تقوم على وقائع، فإن الرواية العراقية، في مسيرتها وعموم عطائها، وفي العقد الأول من القرن الحادى والعشرين بشكل خاص، لهي بخير.. وبظني أن الكان الذي هي فيه الأن سيكون منطلقا أكيدا لقطع مسافات أبعد.

تاريخ هذه الرواية، روايات كتاب مثل محمود أحمد السيد، وفؤاد التكرلي، وغائب طعمة فرمان، وعبد الرحمن الربيعي، ومهدي عيسي الصقر، وغيرهم؟. على أية حال استغرابنا أشد إزاء قول من يُفترض أنهم متابعون لواقع الرواية العراقية، بانفصام روايات العقد الأول من هذا القرن الحادي عن واقع هذا العقد وعدم تمثلها له. هنا أعود إلى مفتتح مقالي وتحديدا ما يخص مقولات الموت التي قال بها عبد الله الغذامي وأخرون التي لم يصح منها حتى مقولة واحدة. فالقول بانفصام الرواية العراقية عن واقع السنوات الأخيرة وعدم تمثله ليس خاطئًا وتعميميا وغير دقيق فحسب، بل هو خطأ كبير وفاحش ويؤكد لا انفصام الرواية عن واقعها، بل انفصام القائلين بهذا عنها. ذلك أن أكثر مراحل تعامل الرواية العراقية مع الواقع كانت المرحلة الحالية. بتعبير آخر، أننا لا نكاد نجد إلا القليل والقليل جدا من روايات العقد الأخير لم يتناول بشكل أو بأخر وبدرجة

أخدراً، وإذا ما اتفقنا على حل هذه الملاحظات،

أو أخرى ومن جانب أو أكثر واقع العقد وما

نعتقد أن غالبية النقاط السابقة، والسيما

# "عربانة"العراق الذاهبة صوب المجهول لا

### م بغداد / معتزرشدي

انطلاقتهما واحدة ، وفي رحاب ميل

أقام "بيتنا الثقافي" حفلا استذكاريا للشاعر الشعبي الكبير (أبو سرحان)، قدم له الكاتب والإعلامي طه رشيد. كان الحضور كبيرا، ومتنوعا ، بحق . تكلم ، أولا ، الشاعر عريان السيد خلف عن ذكرياته مع الراحل ، فقد كانت

سياسي واحد ، هو ميلهما اليساري في نهاية سبعينيات القرن الماضي . تكلم يعده الشاعر والناقد ريسان الخزعلى ، عن أدب (ابو سرحان) ، ورموز شعره

الغنية ، والضاربة ، عميقا ، في وجدان الناس، ومنها: المسيح، غيفارا، العباس، الحلاج و السندياد ، خاتما مداخلته

الغنية ، والمتشعبة في تتبعها لرموز شاعرنا ، بمقطع من شعره الرائع :

> تلتم الدنيا دو اير وتنتهى الدنيا دواير .

أما القاص المبدع ( داود سالم ) ، فقد أعرب ، في مداخلته القصيرة ، عن سعادته الكبيرة بامور عدة ، منها : استذكار الراحل في مثل هذا الظرف ، وحجم الحضور المؤثر والكبير، ووقوف الحزب الشيوعي العراقي ، دون سواه ، خلف عملية الاستذكار هذه ، معتبرا أياها ، بمثابة التفاتة مخلصة من قبل

السنوات التي تعرض فيها الشاعر إلى أشيد أشكال المعاناة، والتي حاول بسبب قسوتها الانتحار غير مرة ، معاناة تفاقمت بسبب ابتعاد الشاعر عن وطنه، وعائلته ، وما كانت عائلته ، حينذاك ، سوى زوحة وطفل أحبّه شاعرنا حد العبادة. تكلم ، بحزن، عن ظروف اعتقاله من قبل ميليشيات حىش الكتائب اللبنانية، المتحالفة مع نظام البعث في بغداد، اعتقال لم يعد منه (أبو سرحان) إلى يومنا هذا، أي منذ أكثر من اثنتين وثلاثين عاماً عجافاً. أما الملحن الكبير (كوكب حمزة) فقد

الحزب لواحد من خيرة شعراء العراق الشعبيين ، ان لم

ربما كِإِن الشاعر رياض النعماني ، أشد المتحدثين عنه

بالتفاصيل ، فقد عاشا معا سنوات الصخب البيروتي، يوم

العربي الهاربين من جور انظمة بلدانهم. انها ، ايضاً ،

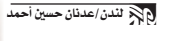
حميمية، بسبب من غنى حِديثه

كانت بيروت قبلة مثقفى اليسار

أرسل رسالة امتنان لكل من شارك في حفل استذكار شاعر بقامة ابي سرحان، وكوكب لحن للشاعر أكثر من قصيدة ، ربما كانت أقربها إلى النفس قصيدته (حدر التراجي

كانت جلسة رائعة بحق، تخللها غناء وعزف عود للفنان الماهر جعفر عبد جاسم.





استضافت مؤسسة الإنساني بلندن الفنان والمخرج جمال أمين في أمسية سينمائية حملت عنوان "جمال أمين ممثلاً" وقد أدارها كاتب هذه السطور، وفعّل الحوار بين الضيف وجمهور الحاضرين. وقد تم عرض فيلمين من الأفلام التي اشترك فيها وهما صائد الأضواء" إخراج محمد توفيق، و"العربانة" لهادي ماهود. وقد سبق لجمال أمين أن اشترك في عدد من الأفلام الروائية المميزة في السينما العراقية من بينها تُحت سماء واحدة" لمنذر جميل، و"اللوحة"، و"البَنْدُول" لكارلو هارتيون، و"بيوت في ذلك الزقاق" للمخرج المعروف قاسم حول.

تدور قصة فيلم "العربانة" حول رجل مجنون يقود عربانة العراق إلى الهلاك. يتوفر الفلم على خطاب بصرى لافت للانتباه، كما تنطوى بنيته السردية على محمولات رمزية كثيرة. فلقد أراد المخرج أن يروى للمتلقين الأحداث الجسيمة التي مر بها العراقيون في حقبة النظام الشمولي السابق. لم يعتمد المخرج ماهود في إيصال رسالته الفنية على خطاب تقريرى مباشر يمكن للمُشاهد أن يجده في الأخبار والتقارير الصحفية العابرة، وإنما هو يعوّل دائماً على اللغة السينمائية

البليغة. وعلى مدى أحد عشر مشهدا أوجز هادي ماهود رؤيته الإخراجية التي تتمحور حول عرض عدد غير قليل من الثيمات الفرعية التي تصب جميعها في خدمة الثيمة المهيمنة للفلم وهى الحروب المتلاحقة التي مرّ بها العراق بفعل الدكتاتور الذي كان يقف على حافة الجنون، ويتخذ القرارات العشوائية الطائشة التي أفضت في نهاية المطاف إلى تحويل المضايف المبنية من القصب، وهي رمز كبير للأسر والقبائل العراقية فى وسط العراق وجنوبه، إلى أماكن ترعى فيها الأغنام والماشية. لا شك فى أن الحروب تكشف عن جملة من القيم المتخلفة وتظهرها إلى السطح

حيث تتسيّد الصورة المشوّهة للدين، كما تهيمن العادات والتقاليد للعراقيين. فالأطفال الذين يحملون البالية على المجتمع وتصادر حقه

في التفكير والاجتهاد، فلا غرابة أن يدهمنا الموروث الشعبي الذي نراه مُجسداً في الطاشوشة"، أي العِرّافة، وهي تلقي بالأحجار في سلتها المصنوعة من الخوص. كما سنلاحظ لاحقا كيف يقودنا المخرج عن قصد إلى الموروث الحسيني الذي تتفاقم حدّته في الحروب والمحن الكبيرة التي تحصد أرواح العراقيين، ولعل الإشارة إلى اللازمة التى تكررها النائحات "اليوم الوالى مضيّعينه" هي خير مثال لهذا الحزن العراقى المتأصل في النفوس وكأنه قدر لا فرار منه، فهنّ يندبن الأولاد والأزواج والأحبة. وعلى الرغم من المشاهد المؤسية كلها إلا أن هادي ماهود ختم فيلمه بنهاية تفاؤلية تحمل الكثير من الأمل

يتواجد على ظهر العربانة منذ بداية الفيلم إلى نهايته، ويتذكر خلال تواجده المشاهد العصيبة التي مرّ بها ودفعته ذات مرّة لأن ينزع خوذته العسكرية ويرميها بعيدا عنه في إشارة واضحة إلى نبذ الحرب ومحاولة يائسة للتخلص من أدواتها التي تحيل مباشرة إلى أتونها. أثنى المخرج أكرم جمعة على قدرة هادى ماهود في إدارة طاقم عمل الفيلم برمته الذي يتكون من ممثلين محترفين وأناس عاديين، إضافة إلى الطاقم التقنى بمن فيهم الموسيقى والمونتير وأصحاب المؤثرات الصوتية والبصرية، لكنه اعترض على أن تكون العربانة هي المعادل الموضوعي للعراق ودليله فى ذلك أن الفيلم انتهى نهاية جميلة تحمل قدرا كبيرا من البراءة تفاؤلية سعيدة توحى بكثير من الأمل الذي زرعه الأطفال المحتفون بالحياة. شارك في نقاش ثيمة الفيلم والتعليق على وحداته البصرية عدد كبير من الحاضرين نذكر منهم دلال جويِّد، ثناء البصام، بدور الددة، ورود الموسوي، بحر كاظم، عمر صكبان، وأخرين لا يسع المجال لذكرهم جميعا. واختتم الكاتب خالد القشطيني الأمسية حينما قال: "إن المثقف العراقي يصرف من جيبه العراقيون على مدى ثلاثة عقود الخاص لكى يصنع فيلما أو يؤلف كتاباً أو يبدع لوحة فنية، ليس في العراق حسب، وإنما في الوطن العربي كله، ولذلك فهو يستحق أن نبنى تمثالا للمثقف المجهول، بدل أن نبنى تمثالا للجندى المجهول"! بينما ارتأى المخرج هادي ماهود

فى أثناء مونتاج الفيلم بأن يكون

طه المشهداني هو صاحب البطولة

المطلقة للفيلم، خصوصا وأنه