الثقافى

# في الكتابة النسوية في الشروارع المدلهمة بالفقر قراءة أولى في قصائد ماجدة غضبان (3-3)

#### کے پاسین طہ حافظ

بمثل هذا صار الأدب الأنثوي النسوي، لا كل ما تكتبه المرأة كما يظن السدج من الكتاب، المقصود بالنسوى الأن الكتابات التي تحمل حسا نسويا، أنثويا، ثوريا، الكتابات التي تحمل بذور التأسيس للحركة النسوية بامتدادها العالمي. والأدب الأنثوي هو الذي يحمل ميزاته الخاصة والطارئة على المألوف. هذا هو الجديد، وهذا هو المرحب به في الثقافة التقدمية وهو من الجانب الرجعى والمحافظ، المنتقص والمتّهم بأصالة إنتاجه. العيون الذكورية لا تريد أن ترى ما يحصل في العصر. وعوام الثقافة يشككون بجدواه ويشككون بقدرتهن على إنتاجه. هذا ما نسمعه دائما من رعاع الأدب! إن هذا النوع من الكتابة الجديدة ينبع من الذات الأنثوية ومن الامتياز النسوي الذي اجترح قشرة العصر وبدأ يعلن أفضليته وجدارته وابتئاسه مما وممن يهدمن:

خلف شهوتها/رجل أعمى/و آخر أحمق! هذا خطاب نسوي لن يفوه به رجل: أسبلت طفولتى/جفنيها/ونضت عن القبلات/ اثوابَ/حدادها/وانتصب/سريرُ المعهر! جيرانداين جوزبري Gerandins Jewsbury تشرح لجين كارلايل Jane Carlvle

نحن ما كشفه تطور النسوية، النسوية التي لم تنتظم بعد. إنها لحد ما،

قوى تكونت توا لتجري وتتخلل المجتمع لكننا ما زلنا ننظر ونحاول ونجدً. ان قواعد الحاضر الموضوعة للنساء، لن تصدنا بعد اليوم. اننا نحتاج إلى شيء افضل واقوى لحياتنا. و ان نساء يأتين وراءنا سيقتربن من اكتمال القانون الذي يليق بطبيعة المرأة. أنا أرى نفسى مجرد أشعار، بداية فكرة لأنواع معينة، لإمكانات أعلى مما تمتلكه المرأة

A literature of their own by  $(\dots$  Daine Showater p

وما تقوله المؤلفة شوتر في هذا الصدد: إن كتابات النساء تحتاج إلى الحميمية مع النسباء الأخريات، للإيحاء وللصداقة لمتعاطفة..".

هذا الطلب، في رأيى، ليس لإسناد الكتابة ولكن للتعاون على فرز المشاعر المستباحة أو المعتادة ومن اجل التعاون الروحى والجسدي على كشفها- واظنني الأن دخلت في المنوع! دوريس لسنج تقول في الدفتر الذهبي The



Golden Notebook وهي تخاطب الأنثى:

لأية الطرق تختلفن؟ هل تقولين لا توحد فنانات من قبل؟ ألا توجد نساء مستقلات؟ ألا توجد نساء يؤكدن على الحرية الجنسية؟ أقول لك: هذاك خط طويل من النساء تجاوزنك متوغلات في الماضي. عليك الدحث عنهن وإيجادهن في نفَّسك وأنَّ تكوني واعية

ولنكمل: اقرئي ما يحتجب في عالمك وطقوسه، اقرئي ما وراء الاحتفالات وّنقلك أسيرة في موكب. هي ليست حريتك. هي عبودية ثانية والاحتفال في حقيقته ليس لك. هكذا، مثل هذا، حديث النسوية اليوم. هن يعطين الفرح والحياة لغيرهن ويبقين حزينات في ظلمات

إننا نقيم/تحت لحاء الشجر/يعود باخضرار ثوبه/منا الربيع/ولا يسمعُ أنيننا الخجولُ/ حارسُ الغابة

لقد تغير الخطاب النسوى. الثورية الأن طاغية فيه والكشف فى الشعر وفى الرواية دقيق فاضبح وصفته العظيمة، فضيلته المعاصرة، هي الاصطدام مباشرة بالجدار الأسود وهذا الجدار، كما يبدو بدأ يتشقق. العصر يقول ذلك. الفكر الرجعي لن يستطيع الصمود وما يُظهر من مقاومة في طريق الانتهاء مع الأنظمة التي تسنده. وما يبدو ضئيلا فى الحياة الشاسعة يحتدم فى داخل الأنشى، هذا الداخل الذي دفنت فيه الكثير من الرغبات وأصبوات الرفض... ردّ الفعل الأنثوي اكبر أضعافا من الفعل: فى بيت صغير/فقط/تعرف العاصفة/معنى

الوعى الانثوي يتأزر ووعى العصر ومنجزه الحضياري. والعلم يعمل بقوة لتصحيح وكشف الأكاذيب. سيكولوجيا المرأة معروفة اليوم وسيكولوجيا الرجل والنفعية الذكورية

وراء الأنظمة والقوانين الاجتماعية. واستناد البناء الفوقي إلى الاقتصاد يؤكد هذا ولايقلل من صحته. ونحن تاريخيا، نعرف ان أحداثا فكرية لعدت دورا حاسما فى تكوين العقل الجمعي ولها تبنيات وان نتائج تلكم الأفكار الأساسية كانت قابلة للتطبيق وملزمة. وان الأفكار في التطبيق تعمر وتكتسب ديمومة وراء زوال الظروف المنتجة لها. لهذا أورثت من بعد تقاليد وعادات وأعرافا، حتى صارت هذه الثلاثية المريبة مصدرا دائما للقوة السلفية المعيقة للتقدم. قوة الماضي ما تزال فاعلة كجبهة ضد هذا الحراك النسوي الجديد. لكن الحراك الجديد امتلك نظريات وتنظيمات وقوى فاعلة فى الشارع وفى الدراسات وفى الإعلام.

على أية حال، نحن لا نريد أن نظل في حدود المحلي، المسألة التي تعنينا أكثر: كم هي الحركة النسوية الحديدة في المدى الثقافي الأوسع وكم هو حضورنا فيها؟ ولماذا نبحث كثيرا لنحد صوتا نسويا "حديثا" يبهجنا في الكتابة؛ نحن نعرف جيدا صعوبة انبثاق صوت جديد يحمل امتيازه الأنثوي من تراكمات هذا الوباء الذكورى المستفحل والذى صادر منطقية الأشياء وطبيعة الحياة السليمة. إن أضرارا جسيمة لحقتنا حتى من المراحل التطورية. ذلك لان هذه المراحل عاشت في كنف الهدمنة الذكورية وتغذت علدها.

ويمكن أن نأخذ الرومانسية مثلا مع متضمناتها القومية الفرد البطولى، الفذ، الضرورة التاريخية: هتلر، ستالين، الأباطرة الصغار في البلدان الأصغر وأدباء ومفكرون من هذا النمط، أو في خدمته... هؤلاء أكدوا الذكورية ورسخوا قواها الحاكمة ومن بعد استحوذوا على دور النشر والمسارح والمناهج التدريسية. ذكورية كاملة وشديدة الانغلاق سادت. ولأنها قلقة، الذكور الأفراد كانوا يواجهون الانكسار فيها فكيف بامرأة تريد أن تكتب، أن تكشف، أن تتوغل عميقا وتخرج بملكوتها للسطح كيف تخرج تاريخها الأنثوي من الظلمات وتصيح بالعالم أن يفسحوا له الطريق؟ ما حصل من بعض النسوة البواسل هو إنهن استطعن بمحض الخطاب ان يلقين المدفون بأوجه "الراسخين"، راسخي الإفكار المضادة لحرية الإنسان وحقوقه والحياة السليمة..

صارت القناعة النسوية أن عليهن أن يحاولن بهدوء، بإصرار وبنوع من العنف إذا اقتضى الأمر. ولم ينته نصف القرن حتى أحدثن صدوعا في الجدار يدخل منها الضوء! الصيحات الأنثوية وان بدت بسيطة، هي تحمل ضىربات مطرقة: هذا صبوت ماجدة

غضيان، الغاضية غضيان: من يبيح لى أن أهجو/كل الكائنات/وكل قوانين البشىر/وكل ما صنعته/خناجر الرجال؟

هذه المرأة المحتدمة استياء وغضيا تدرك جيدا ما عليه نسويتها وقد ضاقت ذرعا بهذا الخارج المدان، حتى تدين نفسها الراسخة تحت النير لإرضاء ذكورية باتت أنظمتها تتفسخ وسط العصر:

امر أة للمرايا/وضجة الألوان الماجنة/وفحيح الرجال/ودموع غارقة بكحلها تزايد الوعي والغضب أكثر:

بين أربعة جدران/وسقف/يمكن للمرأة أن ترى/كل قبور الأرض..

هو العصر الثقافي، العلمي، هو الوعي الجديد افرز مثل هذه المشاعر النسوية باتجاه فكرى ويتنظيم ثوري. النظم الاجتماعية والقوانين كانت هدفا أولا لهذا الصبوت النسوي وعلاقاتهن مع الرجال كانت هدفا والمقارنة العلمية بين البيولوجيا والارث الفكري كانت هدفا ثقافيا. وعلى خلاف ما يقال عن هذه الحركة، لم تقل أي من التنظيمات النسوية: الراديكالية، اللدرالية والإشتراكية الماركسية أو ذات الارتباط المسيحى بأنهن سوف يتجذبن كل العلاقات مع الرجال. لكنهن يتفقن على أن يعشن ويفكرن ويحددن الواقع من دون انصياع استسلامي لما يقوله الرجال. وثمة شعور يتزايد بأنها حياة فارغة تلك التي تدور في المنزل والإنجاب وان قيما جديدةً يجب أن تحل محل القيم التقليدية ونضالهن

سيستمر بهذا الاتجاه: إننا نتحرك في العصر الصاخب، وتضيع فيه أرواحنا بحثا عن نقاط البقظة عن البقاع البريئة التي تحتفظ بنقاء الإنسان، التي نجد فيها أنفسنا ونتفهمهما. أن الأوان لإرباك التيار القديم الذي يحملنا في مجراه حيث شماء، لما في ذلك المجرى من بؤس وأوبئة أخلاقية..

الحركة النسوية اليوم تطرق أبواب برلمانات العالم وجمعياته ولافتاتها في الشوارع والساحات.

إن ضوءا قد يبزغ في داخلها/وضوءا قد يبزغ في داخله...

المسباواة وحدها توفر فرصبا تظهر فيها المشاعر السليمة للطرفين.. السعى النضالي، روح التمرد والفلسفات الحديدة، حعلت الخطاب النسوي مسموعا ومقنعا. وهي حساسية عصر ومخيلة عصر وثقافة عصر جعلت شاعرة مثل "ماجدة غضبان" تصف مشاعرها بدقة لم تألفها الكتابات النسوية إلا نوادر في الكتب القديمة .. أنظروا بأي

اشمئزاز وأى رفض تعلن ماجدة، وبأى أدب جم ترسم احتجاجها:

تحت لمسات/أصابع باردة/تتحعد/كصفيحة فارغة/وينطوى لحمها/كثوب عتيق!

أود الآن أن انهى كلامي بمقتبس من الاين شواتر Elain Showater ومن كتابها أدبهن الخاص" أو "الأدب الخاص بهن' The Literature of Their Own لا تعانى الكاتدات الانجليزيات من نقص الجمهور القارئ ولسنن بحاجة لانتباه الدارسين والنقاد. هنالك الكثير من المعنيين بهن لكننا لسنا متأكدين بعد مما يوحدهن بوصفهن نساء، وان كن يشتركن بميراث عام يرتبط بنسويتهن...

وقال سيتوارت مل (١٨٦٩): النساء يحتحن إلى نضال شاق ليتغلبن على النفوذ الأدبى للرجال. ومل يرى "لو أن النساء عشن في بلد مختلف عن بلد الرجال ولم يقرأن أيا من كتاباتهم، لكان لهن عندئذ أدبهن الخاص بهن. أما والأمر غير ذلك، فسيبقين دائما مقلدات ولسن ميدعات..".

لكن العصر اثبت غير ذلك. الوعى الخاص لشؤونهن ولمشاعرهن الخاصة أنتجا أديا نسويا خاصا حتى صرنا اليوم نميز جيدا بين الأدب العام الذي تكتبه النساء و"الأدب الأنثوي".

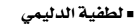
الأخير عرَّفَةُ جورج هنري لويز .G.H :Lewes

بأنه الأدب الذي يكتب بقصدية أنثوية والذي يرتبط بالتجارب الأنثوية والذي

يقود نفسه بنبضه الأنثوي الخاص...". أظننا وجدنا مثل هذه الصفات في كتابات الدكتورة ماجدة غضيبان، وكان شعرها الأنثوي واضحا وبأنثوية خالصة، أثار فرحى، أنا المعنى بالحركة النسوية، واعتقد بأننا اليوم نقرأ شعرا نسويا أنثويا خالصا لشاعرتين من العراق هما إيمان الفحام التي لم أجد سطرا في ديوانها الأخير خارج قضيتها النسوية، وشاعرتنا اليوم ماجدة غضبان التى قرأت لها عدة مجموعات مخطوطة ليس فيها الا مقطوعات قليلة خارج المدى النسوي، وهذه المقاطع القليلة ذات نفس أنثوي أيضا واغلب قصائد هذه المجموعات التي لم تطبع

لا تفارق صميم موضوعها النسوي. لماجدة سعة الوعى وسعة التجربة وهذان معا منطلق جيد لكل شعر جديد. يحزننا جدا، إن الشاعرة التى نرفع الثناء لشجاعتها وجمال شعرها وصوتها النسوي الذي أجل، تعانى منفردة و/تحتفي بغربتها/الشوارع/المدلهمة هو بدء الطريق على كل حال...





## خراب الثقافة وأزمة التنمية الثقافية

يقول الكاتب النمساوي (كارل كراوس): عندما تنخفض شمس الثقافة عند مستوى الأفق، تصبح للأقزام - ظلال كبيرة!

كم ينطبق هذا القول على واقعنا ؟ وما أكثر زحام الظلال في الواقع الثقافي المخرب؟ فبعض الظلال تهيمن على مفاصل الحياة الثقافية ومنها فئة مشيعة ينزعات عذفية طائفية أو شوفينية ومن هذه الظلال الضحلة يأتى الأذى للثقافة والمثقفين وبأيدي هؤلاء تبتكر معوقات الإنتاج الثقافي الرفيع والتنمية الثقافية بمبررات مختلفة في مقدمتها شعار الحفاظ على خصوصية البلد القومية والدينية والطائفية.

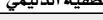
دأبت القوى والأحزاب الحاكمة سابقا وراهنا – على توظيف جميع فروع الثقافة لايدلوجيتها فتطوعها لمصالحها الحزبية دون اعتبار لمصلحة الوطن حتى تسطح النتاج الثقافي ووصل حضيض الإسفاف في ترويجه للايدولوجيا الفئة الحاكمة، وهذه السلطة التي ترى العالم بلون واحد لقصور في ثقافتها ووعيها تغض النظر عن تجاوزات أعضاء الجماعات المسلحة فى تصديهم للحريات العامة والمؤسسات الثقافية وتتيح لهم مصادرة الحريات الشخصية المكفولة بالدستور والإعلان العالمي لحقوق الإنسان كما تسمح لهؤلاء الذين يمثلون أذرعها الخفية -أن بمنعوا الأنشطة الثقافية والفنية بذرائع تنتهك الدستور والمواثيق الدولية، إضافة إلى عدم اعتراف السلطة عمليا بالتعددية الثقافية وتجاهل حقيقة أن ازدهار البلد الثقافي هو الداعم للتجربة الديمقراطية والضامن للتنمية البشرية.

لا تنفصل التنمية الثقافية عن التنمية الاقتصادية و الاجتماعية و ترتبط ارتباطا جذريا بالتخطيط العام لمشاريع الدولة في مجال التربية والتعليم والاهتمام بالمذاهج المتطورة الخالدة من شوائب التعصب ورفض الآخر وإقصائه، فقد ورد في مقدمة إعلان اليونسكو للتنوع الثقافي (إن الثقافة تحتل مكان الصدارة فى المناقشات المعاصرة بشأن الهوية والتلاحم الاحتماعي وتنمية اقتصاد قائم على المعرفة) فهل لدينا اقتصاد قائم على المعرفة بخاصة في ما يخص الاستثمار في الثقافة؟ أشك في أن المعنيين الرسميين بالثقافة يهتمون بالتنمية الثقافية القائمة على المعرفة بل إنهم يتجاهلون كون الثقافة هي الجزء الأهم في مساعي التنمية البشرية ورغم ثقافة الاستهلاك أمنت الدول الديمقراطية - بأن التقدم العلمي والاقتصادي والتقني لا يمكن أن ينجح ما لم يوازيه تقدم على مستوى السلام والأمن المجتمعي والعلاقات الإنسانية والتطور الثقافي وان أزمة العالم الراهن هي في اساسها أزمة ثقافية تتجلى بوضوح في الصراع بين ثقافة التشدد وثقافة التسامح.

لو تفحصنا برامج الأحزاب والكتل المتصارعة على السلطة فإننا لانعثر على مشاريع للتنمية الثقافية أو اعتماد اقتصاد قائم على المعرفة فلم تضع تلك البرامج في اعتبارها ما يطمئن الطموحات الثقافية للمجتمع ولم تشر إلى الاستَثمار المستقبلي في الثقافة بل أوردت عبارات إنشائية عائمَة وغامضة عن الاهتمام بالثقافة وحماية الـتراث ونسمع في تصريحات السياسيين المتنافسين على السلطة تصريحات عن كل شيء باستثناء الثقافة والتنمية الثقافية.

لا بد للإنسان لكى يحقق إنسانيته وليهدئ مخاوفه- من ممارسة الفن والإبداع فمنذ أن اخترع إنسان ما بين النهرين الكتابة على الطين تغيّر مصير البشرية وارتقى الإنسان بالثقافة التي ابتكرها وما عاد شبيها بالحيوان الذي ينشغل بالضرورات الأولية من غذاء ومأوى وأصبحت ممارسة الإنسان للفن وتذوقه -أدبا وغناء وموسيقي ورقصا ورسما ونحتا – بمثابة قوة تحفز قواه الروحية والفكرية والعاطفية وتبرهن على حريته فيحقق بالثقافة تنمية ذاته ومحتمعه ولأن الأنظمة الاستبدادية تدرك هذه الحقيقة فهي تعمد – إلى حرمانه من الضرورات الأولية لتحاصره بالعوز وانعدام الخدمات الأساسية والأزمات المفتعلة لتحول بينه وبين الانصراف للإبداع والنتاج الفكري ولتضمن تبعيته لا كمواطن له حقوق المواطنة بل كواحد من رعيتها المدجنين. (يتبع)

# قناديل



عرض مسرحي وقراءات شعرية في أمسية مغايرة لنادي الكتاب

الشاعر نبيل الجابري ورقته النقدية التي

قرأها بطريقة الشعر، ويشير الجابري في

ورقته إلى انه في زمن الغربة عندما يكون

الشعر صناعة بيد من لا يجيد التشكيل في

زمن يبعد فيه الأصيل ويقرب الوافد دونما

هضم في زمن الطلق الشعري والولادات

الخديعة للأجناس والأنواع تتكاثر أميبيا

الطفيليين على الأدب والثقافة والشعر

ونكون في أمس الحاجة لأعمال مجسات

ذوائقنا في البحث عن شاعر يعي ما يقوله

ويعنيه ويقرا تراثه كما يجب، ويحترمه

ويتجذر بصلابة المقتدر على استكناه

الأشكال من دون أن يحيد ليعض منها على

حساب الأخر ومن دون ألا يكون إلا ذاتا

متفردة يمتد في جذورها ينحت في واقع

المأساة . . ويشير إلى إن العتابي شاعر يجيد

الانتقال من الفعل إلى الانفعال لأنه يعي أن

لا شعر من غير انفعال واثقا من تنقلاته

الذاتية.. ليفسحوا المجال للشاعر في قراءة

ما تبقى له من نصوص المجموعة.

### ۵ کربلاء / أمجد علی

تفاجأ جمهور أمسية نادى الكتاب التي أقامها للشاعر ميثم العتابي احتفاء بصدور مطولته الشعرية (قدل أن نصنع السفدنة) بعرض مسرحي لمقاطع عديدة من المطولة شارك فيها ممثلون وشعراء من أصدقاء المحتفى به وهم يتنقلون بين الجمهور ومنضدة التقديم في مغايرة جديدة للأماسي الثقافية.

الأمسية التى بدأها المقدم الشاعر حيدر الحاج بصوتَّه الإذاعي: إننا اليوم نحتفل بانضمام مولود وكائن مكتمل النمو وان كان لم يأخذ الفرصة التي يستحقها لحد الآن على الساحة الشعرية، وأضاف أن العتابي شاعر يصنع المدلول الخاص به ويكتب الشعر في لحظة انفعال وهو يريد أن يقول ما يقوله هو حصرا؛ وهو شاعر نخبوي وليس استهلاكيا ومن الشعراء الذين لا يستهدفون القارئ وسبب أزمة تواصل بينه وبين المتلقى. ووجه للشاعر المحتفى

به سؤالا عن كيفية تفكيره بالشعر. وقبل ان تنتهي جمله انبرى الفنان والخرج على الشيباني الى تقديم عرض مسرحي متداخلا مع مقاطع من المطولة ليشاركه من بين الجمهور الشاعر ماجد الخياط، ليليه الشاعر الشعبي نوفل الصافي مازجا بين المقاطع الشعرية وبين (حسجته) الشعبية ليتناوبوا على العرض ، ملمحين إلى إن السؤال الأكبر الذي تريد أن تعطيه هذه المطولة هو من سيركب السفينة ومن يصنعها وهي تشبه سفينة أخرى ولمن يريد الشاعر ان يترك صناعتها؟

ولم تنته المسرحية حتى بعد إن قدم الناقد



فى مداخلات الحاضرين انتهت مسرحية الأَمسية التي دباها الأديب والمربي مهدي النعيمي الذي تساءل عن صناعة السفينة هل إنها صنعت على خير أم على ضيم وشدة؟ ومتى سنصل إلى شاطئ الأمان؟ ولماذا لا يصنع كل إنسان سفينته؟ وأضاف أن العتابي ما كتب الشعر لذاته بل أن هناك دلالة قطعية على انه يعطي نبضات قلبه للأخرين.. في حين قال الروائي علي لفتة سعيد في المطولة الشعرية خزين من الصور والكثير من التأملات وكذلك الحركة الراقصة في القصيدة بالإضافة إلى اللغة العالية في التأويل ثم أعقبه الشاعر عادل الصويرى في مداخلة أشار فيها إلى أن النص بدا لذا على انه مقاطع تم تجميعها بحيث يمكن أن نطلق عليه مطولة مقطعية.. وأوضح المخرج على الشيباني سبب القديم المسرحي من أنهم أرادوا كسر التقليد ولماذا لا نجعل من الاماسي فحوى للدهشة وشيئا من الانتباه.

### معرض لمجموعة كارتييه - بريسون في نانسي

صدحة.

ذوق الشرق الأقصى

المدى الثقاي

هل يمكن لأسم كارتيبه – بريسون أن يخفى استما أخبر معظم الناس سمعوا عن هنرى كارتيبه - بريسىون، الأسىتاذ الكبير في التصوير الفوتوغرافى بالأسود والأبيض. لكن "اَش سي بي" كما كان يُعرف، كان له عمّ عظيم، شارل کارتیپه - بریسون ( ۱۸۰۲ -١٩٢١ ) ، استحق مكانه بجدارة في تاريخ عشَّاق الفن . متحف نانسي للفنون الجميلة ، كرّس معرضا صيفيا جذابا لهذا الجامع للأعمال الفنية اليابانية من أواخر القرن التاسع عشر ، يدعى Un gout d extreme Orient [ نوق الشىرق الأقصىي]، يستمر حتى التاسع عشر من أيلول.

کان شارل کارییه – بریسون وریثا لسلالة تتاجر بالأقمشة ، وانتقل الى نانسى فى تسعينات القرن التاسع عشر . كان عضوا ناشطا في جمعية أصدقاء الفنون وجمع أكثر من ألف وسبعمئة وأربع وأربعين عملا . تركت أرملته أكثر من ألف وثلاثمئة مادة ، معظمها من اليابان ، إلى متحف نانسى ((طبقا لوصية زوجها )). أخيرا ، يتم الآن عرض ثلاثمئة مادة ، روحية ومنفعية معا ، للجمهور في هذا المعرض المتكامل . تتضمن هذه المعروضات خزفا رائعا مطليا بورنيش اللك، أقمشة مطبوعة ، مخطوطات مزينة بالرسوم ، مواد من أثاث ، ألبسة وخزانات . يمكن

واحدا من الذين يُطلق عليهم خبراء للزوار رؤية المحظيات وهن يعزفن الموجة الثانية ، وبدأ في عام ١٨٨٩ على الشاميزن ، الألة الموسيقية التقليدية الثلاثية الأوتار ، توباكو بالشراء من مجموعات سابقيه ، ادمون دو جونکور وفیلیت بیرتی بون أو عدّة تدخين من العاج ، ، رائدي الموضة اليابانية . كيمونو من قماش الكريب الحريري هـذا المعرض فتـح الـنـوافذ على ، وخزانة ساموراي ، كلها نقلت في

ثقافة كانت مخفية لزمن طويل عصر كان فيه الفن الياباني أخر . تكشف المخطوطات عن مئة قصيدة لمئة شاعر مفسّرة بواسطة حين فُتحت اليابان عصر الميجى مربية أطفال، مهدهدة بحركات بالقوة أمام الغرب في عام ١٨٦٨ ، مصداح قارب صغير . أو الصور أصبح جامعو التحف فضوليين جدا الداخلية الزاخرة بالأحداث لمسارح ، وكان شارل كارتييه – بريسون

الكابوكى، التى تشبه الكابريهات الهائجة ومساوية في كل لنواحي ل "البيوت الخضراء" (كما كانت تسمى المواخير وبيوت الشاي) للمتع السرّية.

ماكيمانو، أو مخطوطة عمودية، طولها عشرة أمتار، تصف موكبا ليليا من مئة شيطان يوكيهيدي، مكشّرين بطريقة عصرية جدا. قماش مطبوع بيد واحد من الفنانين الرئيسيين في الطبع الخشب، اوتامارو، يصور أطفالا متنكرين برى إلاهات السعادة ، وهو عمل يصمد فى وجه ذلك العمل لأستاذ عظيم اَخر ، هيروشيجي ، الذي ترك عمله الشهير "مائة مشهد من ايدو أثرا في الانطباعيين الفرنسيين . نانسي هي مسرح ملائم لهذا الفن المصقول للغاية. في الوقت الذي كان فيه العم العظيم لأش سِي بی ینال مجموعته، کان صناع الخزانات وفنانو الزجاج في هذه المدينة المزدهرة يبدعون أسلوب الأرت نوفو [أسلوب فن الديكور والعمارة والتصميم في نهايات القرن التاسع عشير]، الذي كان متأثرا أيضا باليابان. ويصبح ذلك من الواضح ملاحظته في العديد من رسوم الطبع بالأستينسل المثلة هنا كظلال صينية. إنها مقطوعة من ورق مصنوع من خشب التوت المتراصيف والمنقوع في عصارة ثمر البرسيمون، ويكشف عن قطرات ثلجية ناعمة، تساقط مطر وخيزران، التي يمكن أن تنسب إلى كلا الأرت نوفو والأرت ديكو [أسىلوب فنى سىائد فى الديكور فى فترة العشرينات والثلاثينات من القرن الماضى، يبرز فى تأثيث

the man have a second and

عن صحيفة لوموند

البيوت والعمارة].