



رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير

فخري كريم

العدد (2492) السنة التاسعة الخميس (23) أيار 2012

8

سليمان الصائغ ودور المسيحيين في النهضة الفكرية في العراق





يار 2012



# المطران ساليمان الصائغ

عثرت على هذه (السيرة الذاتية) بين اوراق المطران سليمان الصائغ (1886-1961), وهي بخطه, بشكل مسودة على ورق تجاري اسمر مفكك. وقد دونها في 20 ايلول 1946,ولا اعلم المناسبة التي دعته الى كتابتها سوى انها – على حد علمي – ذكري بلوغه الستين من عمره .ويظهر انه اعدها للنشر لانه يخاطب في اخرها القارئ . لكني لا اعتقد انها رأت النور بنصها هذا وقد اعاد الصائغ النظر فيها بعد سنوات (53-1953) فأضاف اليها بعض المعلومات التي استجدت او تلك التي فاته ذكرها عند كتابته المسودة لأول مرة.





القس سليمان الصائغ

وقد بقيت هذه السيرة على شكل مسودة او هكذا وصلتنا ولم يعد المؤلف النظر فيها ولم يدقق التواريخ التي ذكرها اذ فيها اخطاء عديدة في نكر السنوات وقد اشرنا اليها في

نلقى اسلوب الصائع الادبى منيذ الاسطر الاولى من هذه السيرة بالاستهالل الذي نجده في معظم مقالاته كما نستشف بين السطور الما دفينا في نفس الكاتب من (الوسط البخيس) الذي كان يعيش فيه وتتسم هذه (السيرة ) بالصراحة فقد قال الكاتب عن نفسه ماكان الناس يتهامسون به عليه . لاننا ادركنا الرجل وسمعنا بعض الناس من ذوي النيات السيئة يتقولون عليه باقاويل شبهها الرجل بأنها (عضات دموية) وكان الصائغ اخبراً صريحاً ومتواضعاً في كلامله عن درجة ذكائه فقال عن نفسه: لم يكن موهوباً ولا ذكياً بل كان اقل من

المتوسط لكنه كان نشيطاً ومبتكراً

عمل الصائع بهمة عالية لاتعرف الكلل

طوال ايام حياته وكان عصامياً فنهل

العلوم واغترف من الاداب فاختزن

لنفسه زاداً علمياً وافراً ثم حاول بشتى

الطرق منحه بسخاء الى الاخرين فهو

المؤرخ والباحث وهو الواعظ الذي

يشار اليه بالبنان وهو احد رواد

كتابة الرواية الطويلة في العراق

واعداد المسرحيات تليفأ وترجمة

واخراجا وهو بمطبعة صغيرة اصدر

مجلة دامت ١٥ سنة ويرجع اليها الي

البوم ويواسطة الطبعة المذكورة نشر

مطبوعات عديدة له ولغيره من ابناء

ام الربيعين وبمجلته مهد الطريق لعدد

ويطيب لى ان اقدم نص هذه السيرة

للنشر تخليداً لذكرى صاحبها الذي

ادركناه واعجبنا به وخدمة للباحثين

نص السيرة الذاتية للمطران

ينزل المطر رذاذاً او مدراراً وتطل

الشمس بنورها وحرارتها الحيويان

يتعاقبان على الارض حتى ينبعث

الميت من احشائها فتكتسى خضرة

الاعشاب وترتدى من افياء شجرها

الحياة غاية تكتض وتتكاتف وتتعانق

اشحارها وتتشابك اغصانها كلما

تقدمت سنوها وتطاولت اعمارها

حتى يحتجب وجه سمائها عن اراضها

الحياة غابة متكاثفة تأوى اليها

الطبيعية الضاربة والوداعية الكاسرة

ه الصادحــة النافعة والضارة والسعيد

من تغلغل في اعماقها واكتشب

نما سليم في ارض زكية بين ابوين

متدينبن تقيبن ونشأ على مباديهما

والتف بيت الليه منتذ نعومية الاظفار

واعتاد ان ينضم الى المحتشدين في

بيت الله و ينشد حمداً لله و شكر صبحة

وعشية حتى دب في نفسه حياة الروح

ومال الى خدمة الله وكان وهو في

الحادية عشر و الثانية عشر من عمره

يقرأ سير النساك والمتوحدين ويتوق

الى تلك الحياة القدسية في البراري

والاديرة ويجد فيها سعادة كماكان

سرائرها وبواطنها.

الطفولة:

زركشة و تنميقاً تلك هي الحياة

كبير من الكتاب الناشئين

والله من وراء القصد

الصّائغ الاستهلال:

لم يكن موهوباً ولا ذكياً بل كان اقل

وكانت سنه ۱۹۰۸ في شهر تموز اقتبل

وتعين مديراً لمدرسة ابتدائية في لجنة فحص الكتب الاجنبية ١٩١٦

المواضيع الادبية او الدينية جرى هذا في فترة من الزمن الشاذ وكان شدوده ان بعضاً يعدون على

درجة الكهنوت وله من العمر اثنتان وعشرون سنة.

خدمته الكهنوتية.

يصورها له السيريون وهو في الثالثة عشرة كان خادماً للكنهة في الكنسة ويواصل دروسه الابتدائث بنشاط ويعود مساءً فتأخذ صندوقه الصغير وفيه مسبحة الوردية وكتاب التأملات البومية ويعض كتب السير الروحية وشي من الايقونات والصور التقوية فيعكف على الصلاة والتأمل حتى تغيب الشمس وينام باكراً ويستيقظ باكراً ليذهب إلى الكنيسة قبل شروق

صدق الامل ودخيل المدرسة الكهنوتية لبطريركية الكلدان بالموصل وتلك كانت اقصى امانيه وسير بهذا الخط الذي اختاره برغبة شديدة وكان

من المتوسط لكنه كان نشيطاً ومبتكراً في نشاطه وعاني صعوبات في الدرس لكنه ثاير ياصر إن و استقامــة و طلب المزيد من الدرسن وكان في اوقات فراغله يطلب علوما اوسع من المادة المعينة واحرز شيئا منها واشتغل بها في كهنوته واكتسب بها بعض الشهره

خورنـة مـار يوسـف في القلعـة فكان يوميـاً يقطع مسافـة ربع ساعـة مشياً صيفا وشتاءً اربع مرات في اليوم وقضى كذلك نحو ثلاث سنوات وكسب ثقة الرؤساء بادارته وحسن ارادته وفي نهاية هذه المهمة تبرم من معاهدة خوري الكنيسة فطلب نقلبه ونقل الى مدرسية شمعون الصفا الاعداديـة وفي سنه ١٩١٤ تعين مديراً لهذه المدرسة فاحسن ادارتها وقصدها كبراء الموصل من مختلف الطوائف واشتهرت بالامتحانات التي كان يحضرها علماء من الاسلام وغيرهم حتى كانت الاولى في مدارس الموصل ونال ثقة الحكومة التركسة فدعته عضواً في مجلس معارفها وعضوا في

انتهت الحرب الكبرى واحتل الدريطانين مدينة الموصيل ودعي القسى سليمان صائغ من قبـل السلطة البريطانية ان ينشئ جريدة سياسية لسان حال الحكومة ففعل وكان يومئذ مديراً لجميع المدارس العائدة للطائفة الكلدانية داخلاً وخارجاً كما عرفته السلطة المحتلة وفي الوقت عينه يدير الجريدة الرسمية ويقوم بتحريرها بالرغم من صعوبات الوقت ومهمات

حملته رغبته في خدمة طائفته ان ينشئ عملاً يجمع اليه الشبيبة والوقت وقت عمل وجد والشعوب والطوائف تتجارى وتتسابق فانشأ بمساعدة فئة من الشبان نادياً سماه نادى الشبيب الكلدانية وكان افتتاح هيذا النادي افتتاحاص جذاباص حماسيأ وتعاقبت الاجتماعات القانونية وفي كل مرة يلقى محاضرة في احد

عذابا اليما ولكن عزائمه في العمل لم . تمـت بل لبثت حبـة نشبطـة فعمد الى الخدمة في ذاك العالم الرهداني وشكل مدرسة من الرهبان وقام هو بالقاء دروسها وزيادة على ذلك انشغل في مطالعية محلدات الكتب التاريخيية العربية فوضع تاريخ الموصل ونجح به نجاحاً باهراً فما اتم مدته في الدير حتى كان قد اتم هذا الكتاب التأريخي الاول في بايه .

ولما عاد الى الموصل لقى حسن التفات

الذي اعجاب ورضاء الوسط العلمى

اقام القس سليمان الصائغ في الموصل

ولمح الحركة العربية الوطنية يقوم بها

الاســـلام فدعــي لـلاشتراك وهـــو نفسه

اشترك بها ونال عليها تقدير الاهلين

كي لايبقي المسيحيون في حياد ملوم.

ومن ثم عكف على الحاق تاريخ الموصل

بجزء ثان ففرغ منه بسنه واحدة وهو

يلاحق الصحف وينشر فيها مقالاته

الواحدة بعد الاخرى بامضاء مستعار

ولكن اصحاب المصلحة كانوا عارفين

اكتسب ثقية اولياء الامور وكان لما

قدمت لجنة عصبة الامم الى الموصل

لاستفتاء الاهالي بعائدية مدينتهم

وتشكلت جمعية الدفاع الوطنى

دعي القس سليمان الصائع ليحتل

بها ومصفقين لها.

الاصابع ممن ادعوا الاصلاح في

حواشى الرياسة وقد التفوا حول

بعضهم وخرجوا بشى من الخروج.

هـذا كان وغيطتـه غائــ و لاكـثر من

سنة عن المركز. وقد انتهز هولاء

دعاة الاصلاح فرصة من غدايه وكان

اغتداضهم من جملة دواعسه من

الكاهن الشاب صائغ الذي كان يلازم

الوكيل البطريركي، متمسكا في مبدئه

لخدمة الرياسية و الإطاعة لها . نظروا

اليه والى اعماله نظرة شزرا وكان من

سوء حظ هذا الكاهن الشاب انه دخل

في خدمــة سياسيــه لادارة بريطانيــة

احتلالية متقلية تقلب جو الربيع

وتوصل بعض هولاء دعاة الاصلاح

واعوانهم الى الطعن بهذا الكاهن

الشاب طعناً اخلاقيا هدم جانيا من

شخصيته . وفي ظروفه هذه القاسية

زاره قائد فرنسي قادم لاستفتاء

الاهالي في عائدية الموصل لبريطانيا

ام لفرنسـاً وكانـت لهـذه الزيـارة في

ادارة المدرسية صيغية رسميية فظنها

البريطانيون التي تبلغوها من

جواسيس حقيقة ان البطريركية

الكلدانية واعوانها موالية لفرنسا

ووقع الكاهن الشاب تحت نقم السلطة

المحتلة وكانت الفرصة ملائمة لاحراج

موقف الوكيل البطريركي الذي كان

معتمدا على الكاهن الشاب وتوجهت

الى هـذا الكاهـن تهمتـان مسنودتـان

من الرجال البريطانين: الاولى تهمة

سرقة من رواتب المعلمين التي كانت

تسلم بيده وهو يقوم بتوزيعها

وهذه ردها التحقيق القضائي لثبوت

كذبها بموجب المستندات والثانية

تهمة اخلاقية قبيحة وهذه لم تثبت

بالتحقيق بل ظهر عكسها . الا ان

اصرار السلطة المحتلة من قبل بعض

رجالها المندفعين بغرض سياسي

وعجز رجال الكنيسة وخورهم امام

هذه القوة لم تعلن براءة الكاهن الشاب

واقتضى ان يبتعد الى خارج العراق

برضياه لكن السلطة فرضيت ارادتها

بنفيه الى الدير بجانب القوش حيث

قضى سنه ونيفأاحتمل الكاهن الشاب

عظيم من عموم الاهالي وكانت الحكومـة العراقية قـد تشكلت وملكها في ظروفه هذه القاسية زاره فنصل الاول يصرف الجهود ويقرع قائد فرنسي قادم لاستفتاء الابواب لانقاذ الموصيل من مطامع الإهالي في عائدية الموصل الحكومية التركيية التي كانيت تطالب ليريطانيا الملفرنسا وكانت بها في العصبة الاممية، وجاء التاريخ الذي الفه القس سليمان صائغ جوابا لهذه الزيارة في ادارة لصدى الغرض الذى كان العاق يطلبه المدرسة صبغة رسمية فان فيصلا طلب تاريخيا يثبت عروبة فظنها البريطانيون التى الموصل ووجد هذا التاريخ عند هذا تىلغوھا من حواسىس حقىقة الكاهن المنى بجراح قتالة فطلبه الى بغداد وتلطف به واكرمه كل الاكرام ان البطريركية الكلدانية ووقف على الكتاب وقال لمؤلفه (اني واعوانها موالية لفرنسا افتخـر بمثلـك في بـلادي) و امر بطبع ووقع الكاهن الشاب تحت نقم الكتاب على نفقته الخاصية ونقلت السلطة المحتلة وكانت الفرصة الجرائد هذا الخبر وتمطبع الكتاب

البطريركي الذي كان معتمدا على الكاهن الشاب عضويــة لجنــة التحريــر الدفاعي في

ملائمة لاحراج موقف الوكيل

هده الجمعية فاشتغل وانتج قسما من التقرير الدفاعي الذي قدم لهذه اللحنية الإممية ولبيث موضوع ثقة ودعى مراراً ليساهم في الاعمال فعين عضوا في المجلس الاستشاري لعارف منطقة الموصل ودعي ان يكون عضواً في لجنة اسعاف الفقير المتشكلة في البلدية ايام كارثة حرب الصاعقة واخرى عضواص في لجنة مكتبة غازي بالموصل واخرى عضوا عاملاصي من قبيل وزارة المعارف في

لجنة تاليف تاريخ العراق المشمولة برعايـة الوصـي علـي عرشــ العراق وانتخب عضوا في المجمع العالمي العراقي ١٩٤٩.

## نشاطات مختلفة

و لما كانت سنة ١٩٢٩ انشأ محلة النحم البطريركية وقنام يتجريرها وإدارتها وعالج مواضيع علمية واجتماعية و افلحت هذه المحلة و اكتسبت شهرة ذائعة وتواصل صدورها عشر سنوات حتى كانت سنة ١٩٤٠ وقد حلت كارثة حرب الصاعقة وشيح المال وقل الورق فاضطر الى توقيف صدورها.

وبينما كان يصرر هذه المجلة كان يشتغل في تأليف الكتباب الروائبي . التاريخــى فى نشــؤ المسيحيــة فى العراق المعروف ب (يزداندوخت) او الاميرة الاربيلية وفرغ من وضعه وطبعه في جزئين ١٩٣٤ ونال هذا

الكتاب قبولاً عظيماً وانتشر انتشاراً وفى الوقت عينه كان ينقل الم، العربية بحثا في الكنيسة الكلدانية لنبافة الكردينال (تيسران) نشرته الانسكلوبيديا اللاهوتية ويعلق عليها الحواشي وثم طبعه سنة ١٩٣٩ دعاه

(خلاصة تاريخ الكنيسة الكلدانية ) بنحو مايقارب ٣٠٠ صفحة. وفي هذا كله كان يعني بخدمة النفوس والقاء المواعظ والرياضيات ولم يمتنع مرة من هذه الخدمة المقدسة وقد نال ثقة الجمهور ورغبتهم في سماعه.

وقد تحدث مراراً عن لـزوم انشاء الجمعيات الخيرية الكلدانية سنه ١٩٤٥ فنشأت متينة ثابته وسعت للفقراء ونحجت ابما نجاح رغمأ عن العثرات الجمة التي اعتورتها و لاتستغرب هذه العثرات لعمل خيري مثل هذا فان الوسط الذي نحيا فيه هو وسط شاذ وشذوذه من اغرب الغرائب ولا نزيد على هذه الكلمة.

وفي هذه السنه عينها تحدث الى طائفة من الشيان النابهين بلزوم انشاء نادي ثقافي مسيحي فاقبل الكثير منهم على

لخيط الاسود. الى هنا تقف الحوادث الموجزة، ونحن في يوم الجمعة ٢٠ من شهر ايلول ي تي . ١٩٤٦ ، وهـذه السطـور موضوعـة تحت حماية العبذراء التي يطلب منها ان تمده كما مدته بمعونتها الوالدية التى يشعر بها شعوراً محسوساً ليواصل خدمته حتى الموت تحت كنف عنايتها الوالدية ومشورتها الثمينة بحيث انها لا تتركه من يديها،

بل تقوده الى حيث تريده ارادة ابنها الألهى.وصرفه على انشاءات خدرية، ومن هذه الروايات التي اكتسبت شهرة هي رواية الزباء، وبعدها الامير الحمداني لاسعاف مشروع بنايـة مدرسة شمعـون الصفا للبنس. وروايـة مشاهدالفضيلـة، وروايـة هوراسس لكورنيل التي نقلها مديرها المسؤول. والفرواية يمامة نينوي وخصص ريعها لاستئناف تصدير مجلة (النجم) التي كانت الاواسط تطالب بها، فصدرت بتشرين الاول وقام بطبع كتاب طقسس القداسس

تأييد هذا المشروع وعلى تحقيقه

بالعمل، فعقدوا اجتماعات كثيرة ووضعوا الخطة والمنهاج وقدموا

طلبا الى الحكومة في احد ايام شباط

١٩٤٦ والى حين تسطير هذه الصحيفة

لم تعط الرخصة يفتحه ولا يغرب عن

فكر القارئ ان شذوذ الوسط الدخيس

لعب دوره في هذا ايضاً وكدر صفو

الماء وخلوص النيات بوشيات معيبة

الى اولياء الامور ولكن الله ينظر من

كان القسس سليمان صائع قد رقى الى

رتبة الخورنة وسمى زائرا بطريركيا

وصار يدعى الخوري سليمان صائغ

هل تسالم الايام لنقال ابين الايام كل

حسن، وابن الانسان يقول: "الويل

لمن يقول فيه حسنا" فلا يظن قارئ

السطور ان الخوري سليمان صائغ

فيما تقدم عنه من نية حسنة كان سالماً

من عضات دموية، فان الزمان قلب له

مراراً ظهر المجن، وشزرته العيون،

وسلقته الالسن، وقيل عنه مايمكن ان

يقال عن المسالمين. فقد ثارت عليه ثورة

صامتة، وهاجت عليه في طريق عمله

ذات كلب وصرخت وعربدت وتركت

في يديه ورجليه عضات اليمة. الا ان

ثبات (٧) الكاهن شد من عزمه على

المضي، حتى هدأت الزويعة الصامتة،

وتبين لذي العين الخيط الابيض من

العدد (2492)

السنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012

وراء اعمالنا الى النبات

منذ سنة ١٩٤٠

الخاتمة:

الكلداني على نفقته سنة ١٩٤٠ . وقام ايضا بطبع كتاب قدام ودثابر

الطقسى على نفقته سنة ١٩٤٧ . وطبع قداس بالكلدانية مع ترجمته العربية، واضاف اليه الصلوات تقويلة مختلفة لاستعمال المؤمنين سنَّة ١٩٦٣ ايضاً على نفقته واسماه "الابتهالات القدسية"

واعاد مراراً طبع كتاب" رفيق المسيحي" وهو مجموعة من صلوات وعبادات وممارسات تقوية على

وفي سنــة ١٩٥٢–١٩٥٣ اعــاد طبــع يزداندوخت" النافدة طبعتها

مُجِلَّة بِينَ النَّهرينِ عَامِ 2000 مدرسة شمعون الصفا في الموصل وقد جلس الصائغ في الوسط



# المطران الصائغ 1886 - 1961 وجهوده في توثيق تاريخ الموصل



## د. ابراهیم العلاف

وابن الاثير وأبي الفداء وابن خلكان

وشهاب الدين ألمقدسي وغيرهم من

المؤرخين الحداث، وطنيين وغرباء هذا

عدا ماتلقيته من أقوال مأثورة ونقلته

من أوراق خطية قديمة".ثم قسمت

لطبقات الهيئة الاجتماعية جمعاء، العمريان محمد أمـبن وياسبن من كتابة ومن علماء أعلام، وسوقة طغام". وقد مؤلفاتهما أواخر القرن التاسع عشر من اعتمد صايع في تأليف كتابه : تاريخ اهتم بتدوين أخبارها حتى مطلع القرن الموصل، مصادر عديدة، بعضها منشور العشريان، حابن ظهر سليمان صايع وبعضها مخطوط، وكما وقف على كمية واصدر كتابه الشهير: (تاريخ الموصل) في ثلاثـة أجزاء. وسليمان صايغ رجل جيدة من الأوراق الخاصة المحفوظة في بعض مكتبات الأسر الموصلية، كالأسرة دين مسيحي ولد في الموصل سنة ١٨٨٦ وأتم دراسته اللاهوتية في مدارسها الجليلية والأسرة العمرية، ويتناول الجرزء الأول ، التاريخ السياسي. أما الدينية ثم اشتغل بالتعليم وإدارة المدارس، وصار عضوا في لجنة فحص الجزء الثانى فقد كرسه لدراسة الحركة الأدبيـة و العلمية في الموصل. وخصص المدارسي الأجنبية، وترأسي تحريس الجزء الثالث لنفائس الأثار وتاريخ جريدة الموصيل بعد معاودة صدورها عقب الاحتلال البريطاني للموصل سنة ١٩١٨ ، وعندما برزت مشكلة لقد ترك سليمان صايع مجموعة كبيرة الموصيل(١٩٢٥–١٩٢٦ ) كان عضيوا نشيطا في (جمعية الدفاع الوطني)

الفائدة، ومن الفنون الجزيلة العائدة

لم تشهد الموصل منذ أن فرغ المؤرخان

التي قامت بدور كبير في تأكيد عروبة

أصدر سلامان صايع محلة (النحم)

وهي مجلة شهرية ،دينية ،تاريخية،

اجتماعية وذلك سنة ١٩٢٨. وقد اهتمت

المجلة مننذ صدورها وحتى توقفها في

أذار -مارسى ١٩٥٥ بالدراسات الدينية

والتاريخية.ويرجع ذلك إلى أن صايغ،

كان يرى أن "التاريخ من العلوم الجليلة

الموصل إزاء مطالعة الأتراك بها.

من المقالات وخاصة في مجلة النجم، ومن مقالاته : الفلسفة عند العرب، وتاريخ الطب في العراق، والبلاد العربيـة في مطلـع القـرن السابـع عشر وتاريخ أكد وأشور.

إن سليمان صايع يعد من أوائل المثقفين العرب الذين نبهوا إلى مخاطر الصهيونية، وقد ربط من خلال دراسة له نشرت سنة ١٩٣٣ بين مخاطر الصهيونية والشيوعية والماسونية على الفكر والوجود العربيين.

الغرضس الدينسي والحرصس علسي نشسر فكرة الإصلاح الأخلاقي والاجتماعي . وثانيهما جذب القارئ إلى التاريخ وتقديم الحقائق اليه بأسلوب بسيطخال من التعقيد، وقد جاءت كتاباته شبيهة بكتابات الكاتب المصري جرجى زيدان (۱۸۲۱\_۱۹۱۶) ،وخاصة رواياته التاريخية التي استهدف من وراءها العمل على إحياء وعبى العرب لماضيهم، وقد بـدا صايغ في أكـثر أعماله، مؤرخا تأكيد مبدأ العبرة واستخلاص الدروس

من الماضى من جهة أخرى.

للمسرحية التاريخية في العبراق، وقد حاول تقديم التاريخ بأسلوب قصصى، ولكنه ظل ملتزما بتصوير الواقع، مما جعل مسرحياته تضرج من بين يديـه وكأنها سرد تاريخـي للأحـداث

والسبب في ذلك يرجع إلى انه أراد من وراء مسرحياته تحقيق أمرين اولهما يهتم بالحقائق من جهة، ويحرص على

وسليمان صايغ يعد من الكتاب الرواد

ويضيف صايع إلى ذلك أن رغبته في خدمـة أبنـاء وطنـه" مـن العامـة الذين لايستطيعون مطالعة مجلدات ضخمة للوقوف على أحوال الموصل"، هي التي دفعته لكتابه تاريخ لام الربيعين "فسمت التصنيف- وأنا المفلس- وتعنيت أمرا ليسس من شأني و لا إنا من رجاله، رجاء نفع العامة ونيـل رضى الخاصة، والمرء ... ممدوح أو مقدوح بنيته إذ إنما الأعمال بالنيات ، وما قصدي من هذا العمل إلا امحاضي الخدمية لوطني" ويوضح منهجه في التأليف فيقول أنه بعد مثايرة متو اصلة على المطالعة مدة سنة ونيف " توفقت بعونه تعالى إلى

> ويبين صايع أسباب اهتمامه بتاريخ مدينته الموصل فيقول: ((وعلى هذا نجد اليوم تواريخ مسطرة لكل مدينة، اشتهرت بأثارها، وأخبار دولها

ومشاهـير رجالها. إلا أننا-لسوء الحظ لم نجد للموصيل الخضيراء تاريضا خاصا بها يوقفنا على قدميتها، وينطوى على أخبارها... على الرغم من أن الاقدمين من فحول علماء الموصل، عنوا بتدوين تاريخها واستيعاب الطارف والتالد من أخبارها)).

وضع ها الكتاب، وقد سعيت جهدي في

إحكام الرصيف ونقل الحقايق التاريخية

المحصة من مواردها ومأخذها معتمدا

على اشهر المؤرخين الذين هم النبراس

المهتدي والعمدة المنتدب البهم كالطبري

الكتاب أبوابا وفصلته فصولا ... وشكر المؤلف من شجعه وأعانه وزوده بالكتب والمعلومات وخص بالذكر نقيب الأشيراف في الموصل السييد عبد الغني النقيب والحاج أمين ألجليلي والسيد عبد الله ال سليمان بك و السيد امجد

إن إعادة نشر كتاب تاريخ الموصل ، بأجزائه الثلاثة ، يعد إضافة نوعية في مجال توسيع دائرة الاهتمام بهذا الضرب من التاريخ المحلى، لأهمية ذلك في مرحلتنا الحاضرة التي تتطلب من جميعا أن نتعاون من اجل إبراز وجه الموصل الحقيقي والناصع، وإسهامات أهلها الحضارية عبر التاريخ، فبارك الله بكل من سعى في هذا المشروع الخير ،والذي جاء استجابة لما أراده الرسول الكريم محمد صلى الله علاه وسلم عندما قال: "من نشر علما كلله الله بأكاليل الغار .. ومن كتم علما ألجمه

الله بلحام من نار".

متاثرين بالقصس المترجم لاجادتهم أكثر من لغة، ثم جاءت فترة الفيض الهائل من المدارس المتعددة فوجد نفسه في الواقعية أكثر من الثلاثينيات والاربعينيات التي الوجودية ببد ان السبعينيات تمدرت بالواقعية التصويرية الناقلة والثمانينات لم تفرز اسماء يمكن للحيوات والتفاصيل عبر تقرير اعتبارها ظاهرة في الادب العراقي يتميز بالفجاجة والتسطيح المزخرف برغم وجود قصاصين لهم حضورهم كفسيفساء لا معنى لها، بيد ان هذه المؤشير مثل (امحيد توفيق فرح الفترة تمعزت بنقل القصة من ارض خيالية بعيدة عن الواقع إلى مزج ياسىن ـ ثامـر معبـوف ـ وارد بـدر القصة بالواقع المعاشس وبوصف السالم . ميسلون هادي . عبد الستار البيصاني. حمد صالح ... وغيرهم) تصويرية تفصيلي مباشر وتألق في ولكن يمكن اعتبار التسعينيات بداية هذه الفترة القصاصون (ذو النون بروز تيار جديد في القصة العراقية ايوب.جعفر الخليلي.انور شاوول

سليمان الصائغ و القصة العراقية

الكلاسيكية الغربية والموروث الفقير للمقامة المقالة، "

وكان اغلب المؤسسس للقصة

. عبد المجيد لطفى . شاكر خصباك) .

ارتدت القصة العراقية ثويها المتقدم

المعروف بالواقعية الاشتراكية

الانتقاديـة علـي يـد (فـؤاد التكرلي.

نزار عباس. غانم الدباغ. عبد الله

نیازی ادمون صبری مهدی عیسی

الصقير. غائب طعمة فرمان) وكانت

الخمسينيات بحق حقبةو ازدهار

وتطور القصية العراقية وتميزها

وانتشارها على مساحة الوطن

العربى وريادة القصة العراقية

بتيار الوصف التحليلي المعتمد على

المنكوج والحوار والوصف الداخلي

لاغوار النفس الانسانية على يد القصاص المبدع عبد الملك نوري في

محموعته القصصية (نشيد الأرض)

وجاءت الانتقالة المعاكسة والمتالقة

المعاكسة والمتالقة في فترة الستبنيات و العالم كله يغرق حبنذاك في أدب ما بعد الحرب العالمة الثانية

حيث التساؤل الذي روجه عراب

ومبتكر ادب الوجود جان بول سارتر

وزملاؤه سيمون دى بوفوار والبير

كامو وصموئيل يبكيت ، فانتشرت

هذه المدرسية بفضيل ترجميات دار

الاداب للمدرسة الوجودية، فانتشر

الادب الوجودي إبان الستينيات

وهى فترة تميزت بصراع الإنسان

مع ذاته ومع العالم الخارجي،

فاحتبأ القاص الستيني خلف رموزه

واحجياته وتغلب الشكل على

المضمون وطغى الادب الوجودي

بكل ضياعه وعتبه وتساؤ لاته في

كتابات (سركون بولس . جليل

القيسى. محمد خضير. فهد الاسدى

.عبد الرحمن الربيعي عبد الستار

ناصر . محمود جنداري . احمد

خلف . يوسف الحددي وغيرهم)

وقيض لهذا الجيل أن ينوء يحمل

كبير ويتواصل عبر عقود ثلاثة

فمنهم من رحل عن عالمنا، ومنهم

من توقف عن الكتابة، بينما واصل

الاخرون الكتابة وبتجدد مطورين

من ادواتهم ليكونوا علامات في

القصة العراقية القصيرة المعاصرة

التي صدرت عام ١٩٥٤ .

قصاصون سريان في مسيرة القصة العراقية:

قد يقوده السبعينيون والثمانينيون

لكوني اجيد السريانية نطقا من دون الكتابية واصولها وقواعدها، اقتصر بحثى عن ضالتى للذين كتبوا ابداعهم باللغة العربية، وبعد بحثي في بطون الدوريات والكتب تحمعت لدى معلومات كانت بعضها عالقة في ذاكرتي وذائقتي منذ البواكير، وكنت إبان الستينيات وبدء السبعينيات احس بالزهو والفرح

وانا اقرأ هذه الكوكية المتالقة في اما فترة السيعينيات والثمانينيات سماء القصية العراقية، فمن منا لا فقد ولدت وترعرعت ناهلة من هذا ينتابه الإحساس بالفضر وهو يقرأ هذه الاسماء (يوسف متى القاص الرائد الذي نقل القصة العراقية في ثلاثينيات القرن المنصرم من المقالة إلى القصـة الفنيـة الناححة وخاصة في قصته . حطام ، التي قال عنها النَّاقِد الدكتور عبد الالَّه احمد: فقد نجح في تقديم قصية قصيرة، تعتبر من اجمل القصص في الادب العراقي الحديث في هذه الفترة واجودها ويعنى بالفترة زمن نشر القصة حيث نشرت في مجلة عطارد

يتفق اغلب نقاد ومنظرو القصة القصيرة في العراق على ان فجر القصة العراقية بزغ في العقد الثاني من القرن العشرين، وان القاص محمود احمد السيد هو اول من كتب القصة القصيرة في العراق وتمواكبة حثيثة ودؤوية من قبل سليمان فيض الموصلي وعطا امين ويوسف متى، ومن ثم سارت القصة العشرينية بين مقومات القصة

> / العدد ١/ السنة الاولى / أب ١٩٣٤ / ص ٩). وقد نشر اضافة إلى قصته تلك قصصا اخرى بوأته كأحد الطليعيين الذين اضافوا لهذا الفن الكثير من الفن الراقي والحس الانساني مثل قصص عاطفة جامحة . سخريـة المـوت. ضحيـة العهد. في القرية . الرسالة ... الخ، والهمية هذا القاص المحدد اقدم الناقد

سليم السامرائي على جمع قصصه

ونشرها في كتاب في سبعينيات

القرن الماضي وفي المشبهد القصصي

العراقي اسم كان لهم حضوره البارز

بنيامين حداد. هيثم بردي. يونان هوزایا . عادل دنو . روین بیث شموئيل ... وغيرهم. الاصدارات القصصية للسريان منذ بواكير القصة العراقية وحتى الان: على امتداد عمس القصة العراقية من

في عقد الخمسينيات عبر القصص

والروايات والمسرحيات العديدة

التى نشرها واصدرها عبر عقدين

من الزمان الاوهو ادمون صبري

الذي يعد من ابرز من صور الواقع

حد النقل الصوري، اما سركون

بولس القاص والشاعر والفنان

الستينى المتجدد فقد طرح نفسه

في الميدان كاحد المؤسسين للتيار

الستيني المتطور والتقدم في القصة

العر اقسة فالحديث عن تجربته في

كتابة القصة القصيرة قد تحتاج إلى

وقفة متأملة متعمقة لعمق تجربته

وثراءها عبر قصصه القصيرة

ثم جاءت مرحلة السيعينيات التي

افرزت اسماء حفرت لنفسها جداول

تسعى لكى تصب في نهر القصة

العراقية فقد ظهر في الصورة

قصاصون رفدوا الساحة نتاجاتهم

ولا زالوا مثل : سعيد شامايا .

القليلة التي نشرها.

بواكير القصية العراقية مطلع القرن الماضي ولغاية كتابة هنذه السطور كان للقصاصين السريان اصداراتهم القصصية التي نجملها وفق الجدول

العدد (2492)

السنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012

ميثم بردي

اسم المجموعة القصصية اسد القاص سنة الاصدار ١. صدحات الفؤاد / قصص فؤاد بطی ۱۹۳۹.بغداد ٢. العدالـة / قصص منخائيل الداس غالى ١٩٣٨ . بغداد

٣. ضحايا الامال/قصص يوسف حناني اسحق و جورجـي عيسـی قــلاب ١٩٢٨ .

(مرجح) ٤. الضعفاء يوسف هرمز ١٩٢٧ . البصرة (مرجح) ه. يزداندوخت / رواية سليمان الصائغ ١٩٣٤ الطليعة الاولى ١٩٥٣ الطليعة الثانية

٦. حصاد الدموع ادمون صبري

٧. المأمور العجوز ادمون صبري ٨. قافلة الأحساء ادمون صبري

ظهر على الساحة المعرفية كتاب ألفه

المطران (سليمان صايغ) وهو غنى عن

التعريف، والكتاب هو (تاريخ الموصل)

بأجزاء ثلاثة، وبفترات متفاوتة من

سنوات الطباعة، حيث أصدر الجزء

الأول عام ١٩٢٣ فتولى نقده مجموعة من

الأدباء، تجد في ثناياه نقداً لانعاً سلبياً،

رأيت فيما قرأت وستقرأون إن شاء الله

تعالى (من باب التبرير والبرهان المنصف)

أن الناقدين قد وقع الجزء الأول بين أيديهم

لأن ما كتبوه ونقدوه كان في نهاية عام

١٩٢٤ ولم يروا الجزء الثانى الذي أصدره

أيها الباحثون الأفاضل وبما رواه لي

الجزء الثاني والثالث فيهما لمسات و اصحة

من توجيهات المرحوم المؤرخ الأديب

(اسماعيل حقى فرج المتوفى سنة ١٩٤٨)

، وعلى كل حال أن في كل سفر يخرج

الى النور لا بد أنه يضم معلومات قد

يجهلها العديد من (الباحثين) و لأن العجز

والنقص والاحتياج أبرز صفة يتسم بها

البشر فضلاً عن الباحثين. فالانصاف

والانصاف لمن كتب وقضى على وجه

الخصوص. فأليكم نقد كتاب (تاريخ

الموصل للقس الصائغ) من السيدين

شكري الفضلي، وتوفيق السمعاني

تاريخ الموصل (شكرى

انا نشكر لحضرة الفاضل القس

سلدمان الصائغ تأليفه (تأريخ

الموصل) الذي عرضه على قراء هذا

الجيل الناهض. ولما كنا نعتقد بان

المؤلف ممن يقدرون قول القائل-

من ألّف فقد استهدف- ويصغون

الى كلمة الحق نقول. الظاهر ان

أنقلها لكم بكل أمانة:

## ح توفيق السمعان

باحث ومؤرخ عنه شيئاً ولا تفقه له معني. اقول هذا لأدل على (تاريخ الموصل) الذي وضعه حضرة صديقي الاب الفاضل القس سليمان صبائغ الموصيلي قبل فترة من الزمن. فقد اراد هذا الاب ان يضع تاريخاً للموصل. ولكنى اقول إنه لم يضع تاريخاً للموصل. بل وضّع سجلاً للوقائع الحربية في الموصل. بل قد وضع تاريخاً لموقع الموصل لا للموصل. وانك لتقرأ (تاريخ الموصل) من اوله الى أخره وهو ينيف على الثلاثمائة والاربعين صفحة. فلا تجد الا غارات وحروباً ووقائع دموية. وويلات الى غير ذلك. ولا تجد الا اسماء اشخاص، عديدين نشأوا وحاربوا وماتوا وقتلوا. وانه لمن العيب ان يكون التاريخ مقتصراً على وقائع الحروب والغارات. لان الحياة ليست بمقتصرة على الحروب والغارات فهى متعددة المظاهر مختلفة الاساليب

قد مشى حضرة الاب (بتاريخ الموصل) عدة قرون. ولم يغير وجهته ولا نغمته. مع ان الحياة قد ظهرت بمظاهر عديدة مختلفة في الم وصل اثناء تلك القرون، وتلك العصور. لم يتكلم حضرة الاب عن حالة الاجيال التي ظهرت في الموصل. ولاعن الاحوال الدينية والاجتماعية والادبية والعقلية والروحية والمادية التي تتابعت في الموصل. مدة عصور وقرون. ولا نعرف. ألم يكن اولئك الذين سكنو الموصل مدة قرون بشراً. ألم يكن لهم نفوس بشرية تفكر وتشعر وتتألم وتحيى حياة بشرية. وكيف كانت تلك الحياة .وكيف كانت مظاهر تلك الحياة . وما مبلغ منزلها من الرقى الانساني او

الانحطاط الانساني . واي احوال تلك الحياة كانت صالحة للحياة. وأيها كانت غير صالحة للحياة وكيف كانت علاقة اصحاب الإديان بعضهم ببعض. وكيف كان نظامهم المدنى واي قانون كانوا يتبعون. ومجمل الكلام كيف كانت احوالهم العقلية والمادية والروحية والاجتماعية مدة تلك القرون. كل ذلك لاتجده في كتاب تاريخ الموصل. وكل ذلك لم يذكره واضع تاريخ الموصل. ولهذا فلا يستحق تاريخ الموصل ان يسمى تاريخاً. ولا يستحق واضبع تاريخ الموصيل ان يسمى مؤرخاً بل هو ناقل سجلات او

## احصاءات. هُل انا مسرف في القول. وهل انا حاقد في النقد، كُلا.

انى اريد ان اعرف من التاريخ احوال البشر المتعددة. اريد ان اعرف من التاريخ احوال النفوس المتنوعة. اريد ان اعرف الحياة الانسانية بمظاهرها. وهذا كله لم اعرفه من تاريخ الموصل فلذا فلا أرضى به تاریخاً. یتکلم واضع تاریخ الموصل عن الدولة الحمدانية والدولة الإيلخانية والدولة التركية ولا تعرف من كلامه عن احوال هاته الدول،الا ذكر اسماء بعض الملوك والامراء والوزراء وتاريخ ميلادهم وغاراتهم وحروبهم وفتنهم وموتهم. ليس إلا. واهذا فلا يلمني حضرة صديقي الاب المحترم المؤلف، بما قلته عن (تاريخ الموصل). ولا ينسب الى اطلاق الكلام على عواهنه. (فتاريخ الموصل) ليس بالتاريخ

الذي يطلبه قراء القرن العشرين.

متنوعة المناحي. من المؤرخين الذين يمحون همة رجال التأريبخ بالخرافات ولا يسبارع كبعض مؤرخي العراق اليوم في تأليفه الذي

اصبح من المقرر ان المؤرخ في هذا العصر

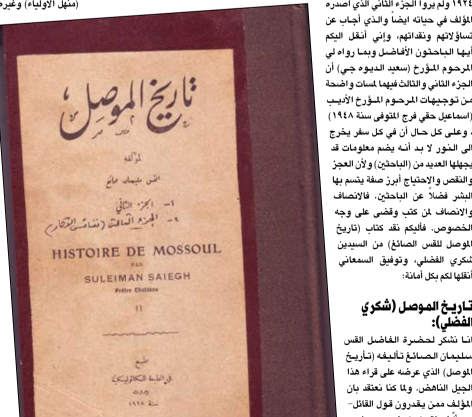
وقد كان المورخ فيما سبق من الزمن يعمد الى تلبيس الوقائع والحوادث الثوب الذي يريده لها، وينسقها الواحدة تلو الاخرى مشيراً الى زمن حدوثها ووقت حصولها . ثم يختمها ويقول للناس: هاكم تاريخاً

يعرض عليكم حياة الإنسانية السالفة. والقسم الكبير من التاريخ العربي لا يصبح في رأيسي ان يكون تاريخاً حقاً تستمرئه النفوس وتطل منه على احوال الانسانية الغابرة. فهو لايتعدى الوقائع الحربية، والحوادث المغالى فيها. وانك اذا قرأت فصلا من فصوله مثلاً عن رجل عظيم تعرف اسم ابيه وأمه ويوم ميلاده والالقاب الضخمة التي الصقت به ويوم وفاته والمكان الذي نشأ به والبقعة التي قبر فيها ولكنك لا تعرفه رجلا عظيما. ولا تعرف علاقة ذلك الرجل بالحياة ولا تعرف علاقة الحياة بذلك الرجل. ولا تعرف حالة البيئة التى تربى فيها ولا حالة النفوس

الحياة وبين ابناء الحياة. كل ذلك لا تعرف

قبيل الحرب العظمى من حيث السياسة والاجتماع والاقتصاد والعلوم والصنائع ويطلع القارىء على التطورات التأريخية

السمعاني): جيلا بعد جيل ولا يعجز عن ذلك كمؤلف



لم تذكر بحسب مسلكها الا من اشتهر من

ولاة الموصل وقد اجملت وتركت التفصيل

لكتاب التأريخ ولما كانت الدولة العثمانية

مدرسة الكلدان الاهلية في الموصل سنة ١٩١١ ويظهر الصائغ بجانب اخيه نعوم الصائغ أخر دولة حكمت الموصل والاطلاع على المؤلف قد حذا في (تأريخ الموصل) حذو احوالها من اهم الامور كان الواجب على التأريبخ الوارد في احصائيات الموصل المؤلف أن يترك مسلك الإحصائدات الناقص التركية- سالنامة- لان ترتيب الأثرين اصبحت طفراته في هذا الباب وغيره ويبين فيى تاريخه الخاص بالموصل أسماء يشابه احدهما الآخر غير أن المؤلف قد عقبة كؤدا في سبيل من يريد معرفة تأريخ ولاة الموصل وأحوال إدارتهم بصورة وسنع بعض الفصنول اكثر من تأريخ الموصل كما يلزم. بغداد شكري الفضلي مفصلة ليتمكن من تعيين قيمة تلك الدولة الاحصائيات المذكورة وأبقى بعضها على التى حكمت الموصل من ابتداء أمرها الى ما كان عليه ولاسيما المتعلق بدولة الترك العثمانيين. ولا يخفى ان تلك الاحصائيات

## تاريخ الموصل (لتوفيق

لا يكتفى بسرد الوقائع على علاتها دون النظر الى غثها وسمينها. واصبح من المقرر ايضاً ان التاريخ الذي لا يفضى اليك بحياة الانسانية على اختلاف مظاهرها ومشاهدها وعللها واسبابها ونتائجها لا تغنيك فتيلا ولا يجديك نفعاً فهو أقرب الى الاحصاءات منه الى التاريخ وأدنى الى السجلات منه الى التاريخ.

التي أثرت فيه ولا مقياس منزلته في

ترجم "القس سليمان الصائع، تراجیدیة کورنای هذه نثرا عام ۱۹٤٥ وسماها (رواية هوراس).

وقد مثلت في مدينة الموصيل على مسرح مدرسة (شمعون الصفا) الأهلية في العام نفسه، ويبدو أن الصائع ترجمها خصيصا لفرقة هذه المدرسية، وهذا واضح من الملاحظات المتعلقة بالإخراج التي أبقاها المترجم على المسرحية عند طباعتها. ما يحعل النصى أقرب إلى مايسمى ب(الطبعة وقد وضع الصائغ كلمة وتعريب) بدلا

من (ترجمة) تحت عنوان المسرحية، وهي في الواقع كلمة أكثر مناسبة لعمله من كلمة ترجمة.

فالتعريب يعنى نقل النصس الأجنبى إلى نصى عربي من دون الالتزام *ضـرورة ب*الدقـة التامة في نقـل كلمات النص وتعابيره إلى العربية.

هكذا يبدو هذا النص بعيداً عن أن يكون ترجمة حرفية، ولكنه من ناحية أخرى ليس (إعدادا) بالمعنى الدقيق للكلمة؛ لأن المترجم يلتزم بشكل عام بالأصل الفرنسي، ويبقى على عناصره الأساسية (أسماء، وحوادث، وفصول، ومشاهد). ولكنه يجرى تغييرات جزئية في بعض الصوارات، ويدخل تعديلاً جوهرياً في نهاية المسرحية كما

لقد وضع الصائغ مقدمة لترجمته شرح فيها الحوادث التاريخية التي استقى منها "كورناي" عمله، وقـد اعتمد في ذلك على المؤرخ الروماني (-Tite

( ۱۹-۹۰ ق.م) الذي اعتمد عليه کورنای" نفسه فی بناء حوادث تراجيديته. وقد حاول الصائغ في هذه المقدمية أيضا أن يوضح العناصر التي أضافها (كورناي) الى الرواية.

أضاف الشاعر الفرنسي كورناي يقول الصائع إلى الرواية ما يشدد أواصر الصداقة بين الهوراس، والكورياس فأضاف إلى (Cameille) أخت هوراسن وخطيبة الكورياس (سابين) أخت كورياس، وزوجة هوراس الظافر. وبدلا من مجلس الحكم أوقف كورناي

على الخشية الفارسي (Valere)، الـذي دافـع أمـام الملك علـي مسمع من الشعب الروماني عن الحق العام وضرورة معاقبة هوراس الذي قتل أخته"، "وكورناي فعل كل ذلك يضيف الصائغ - ليعطى هـذه المأساة

روعة بالغة". إماعن ترحمته، فهو يقول: "إنه تصرف بالاختصار مراعاة للوسط، وحذرا من الإطالة الملة". وهذه الكلمة الأخيرة تلقى الضوء على عمل المترجم، فقد اختصر النص وتصرف في بعض عباراته، وأجرى

تغييرا في بعض أجزائه، مراعاة

١ - اختصار النصس: وهو يتجلى في حذف جزء من الحوار لم يس المترجم أنها يخل كثيرا بالتركيب الدرامي لنص "كورناي". ومن الأمثلة على ذلك ما يلى: حذف الأبيات من ٤٠٣ إلى ، ٤٠٩ و اختصر في حديث "الهوراس والكورياس"، واكتفى المترجم فقط بإشارة كورياس التي وردت في أخر الحوار إلى قدوم فليفيان Flavian. فقد ترجم الصائع هذه الجملة مع إضافة شيء من عنده بالطريقة التالية

للوسط، كما يقول. وسوف نوضح

Flavian انظر إلى الباب هذا قادم لنطلع منه على أخبار الساعة، ونرى من انتخبت "الألب".. نفسى

حذف الصائغ الأبيات الثلاثة الأخيرة من حديث "هوارس مع كورياس". (٤٨٣-٤٨٣) الذي يتضمن حوار كورياس وبدلا من ذلك وضع الصائغ هذه العبارة المختصرة على لسان كورياس:

. 'بهذا حكم الشرف" حذف الصائع كل المشهد الرابع من الفصل الثالث الني يتضمن حوارا ىـىن Cameille و Sabine فحعل الفصل الثالث يتألف من خمسة مشاهد لا من ستة، كما هو الأصل.

ولعل الصائغ رأى أن حوار الفتاتين في المشهد هو تكرار وتوسيع للحوار الذي جرى بينهما في المشهد السابق. ٧- أدخل الصائغ تغييرات كبيرة

# من تاريخ المسرح العربي

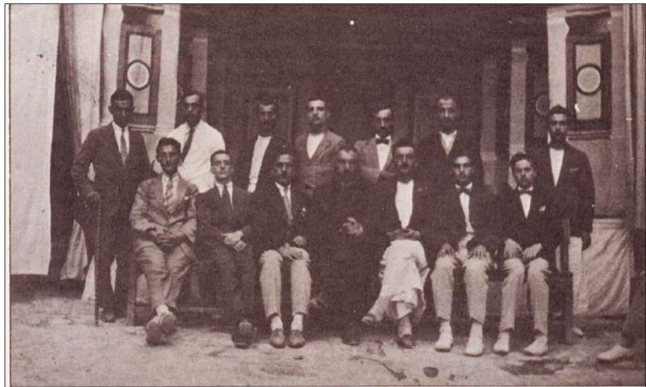
# ترجمة القس سليمان الصائغ رائعة كورناي (هوراس)

لعدد (2492)

لسنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012



 میلو مسرحیة الزباه \_ ویری وسط المسرح مؤلفها ومخرجها سليمان الصائغ مع معثلي المسرحية

الصائغ الدينية والأخلاقية.فكامي في

قد وضع الصائغ كلمة وتعريب) بدلا من (ترجمة) تحت عنوان المسرحية، وهي في الواقع كلمة أكثر مناسبة لعمله من كلمة ترجمة.فالتعريب يعنى نقل النص الأجنبي إلى نص عربي من دون الالتزام ضرورة بالدقة

في مضمون بعض الحوارات طلبا

للاختصار أو تبعا لطبيعة رؤية

التامة في نقل كلمات النص وتعابيره إلى العربية. هكذا يبدو هذا النص بعيدأ عن أن يكون ترجمة حرفية، ولكنه من ناحية أخرى ليس (إعدادا) بالمعنى الدقيق للكلمة؛ لأن المترجم يلتزم بشكل عام بالأصل الفرنسي

ترجمة الصائع تتوجه إلى هوراس هكذا: "(حزينة دامعة) أواه، لقد تنكر لى وجه الدهريا عزيزي هوراس وغلبنى الحظ العاثر". أما في ترجمة الصائع فهي تكتفي في هنذا الموقف الحماسي بأن توجه إلى كورياس هذا السؤال المحايد: "أأنت سائر إلى الحرب يا كورياس؟"

وفي مكان آخر من المشهد نفسه من ترجمة الصائغ تخاطب كامى خطيبها كورياس بالعبارة التالية : "حاشا لى أن أحملك على الخيانة. كن مثلي يا كورياس لأني رومانية ولو أني تمنيت أن تأتي عملا غير هذا فأضفر لك أكليل الغار

وهذا الكلام ليسس هو بالضبط كلام كورناي" الذي وضعة على لسان

٣-موقف الصائغ هذا من كامي يحملنا على الحديث عن التغيير الأخير الذي أحدثه في عمل (كورناي).

فقد جعل الصائغ في نهاية هذه المأساة القتيلة (كامي) تظهر ماشية في أعلى المسرح محاطة بالنور مثل قديسة، وحينما يراها جمع الرومان المحتفلين بانتصار هوراس تصييهم الدهشة. أما الشيخ هوراس فيجثو على ركبتية وهـو يقـول: "كامى....ابنتـى كامى.....أنت تتجلين إلى في السماء العليا.. وداعا.....وداعا

كاميي.....وإلى اللقاء في حضرة وهذا المشهد الأخير مضاف إلى المأسياة الفرنسيية طبعيا، وقيد فرضه

على (القس سليمان الصائغ) إحساسه الإنساني باعتباره رجل دين مسيحيا، فهو يرى أن المسكينة "كامى" لا تستحق ذلك العقاب القاسي من أخيها لأنها لم تستطع أن تتقبّل حقيقة أن يكون انتصار أخيها على حساب قتل

ولسنا ندري، بعد ذلك، لماذا حذف الصائغ إشارة (كورناي) الخاصة بقتل 'هوراس"، "لكامى" خارج الخشية فجعل الفعل يتم أمام المشاهدين في المسرحية المترجمة. أيكون المترجم العراقي قد عمد إلى أن يعرض مشهد القتل هذا أمام المشاهدين ليمهد لإجراء ذلك التغيير الأخير؟ حيث أوحى من خلاله بأن "كامي" قد أصبحت بعد قتلها أمام المشاهدين وصعود روحها إلى السماء قديسة وشهيدة، لأنها أصغت إلى قلبها ورفضت العنف الذي كان أخوها هوراس مضطرا إليه.

ونظرة الصائغ هـذه إلى كامي، تلتقي فى الواقع مع نظرة كثير من المعجبين برائعة كوناري هذه، فقد رأى هولاء أن في قتل هو ارس لأخته قسوة بالغة ما كان ينبغي أن تحتويها (تراجيدية) الشاعر الفرنسي أوانها على الأقل، كانت مثار اهتمام كل من قرأ هذا العمل الخالد. ومع كل ما تقدم، تنبغي الإشارة هنا إلى أن ترجمة الصائع هذه على كل ما فيها تظل واحدة من أفضل الترجمات العربية التي ظهرت لرائعة الشاعر الفرنسي في حينها، أي في الأربعينات من القرن



# سليمان الصائغ ودور المسيحيين في النهضة الفكرية في العراق

نود نشر هذا البحث القيم عن دور المثقفين المسيحيين في اليقظة الفكرية في العراق الحديث ومنهم المطران الصائغ الذي قدم خدمات حليلة للفك العراقين. عراقيون

وفي سنة ١٨٦٣ أقدم الشماس روفائيل

المازحي على تأسيس المطبعة الكلدانية من

يجمع المؤرخون أنّ بدايات القرن الثامن عشير شهدت انتعاثا ونهوضا شمل اقطار المشرق العربي الا ان تلك النهضة كانت تتفاوت من قطر لأخر فقد ظهرت بوادرها في الشام بظهور الطباعة المبكر حيث دخلت الى لىنان سنة ١٦١٠ في دير مار قرحيا، ومعروف ماللطباعة من أثر فعّال في نشر الثقافة والمعرفة، وكان لظهور المطران جرمانوس فرحات ١٦٧٠-١٧٣٢ أثر كسر للعراق في المجمع اللغوى في القاهرة. في تنشيط الدراسات اللغوية والنحوية، واعقبه الشندياق وبطرسن البستاني والشيخ ناصيف اليازجي الذين تركوا لنا تراثاً جيداً في ميادين اللغة والادب، ويمكن اعتبارهم روّ اداً للنهضة الفكرية.

> ولحقت مصر بعد حملة نابليون ومجىء محمد على باشا الى الحكم فشهدت هي الاخرى بو ادر نهضة ادبية و فكرية كان من ابرز روّادها الاوائل الطهطاوي، انعكست أثارها على مظاهر الحياة العامة، ثم تابعها خلال القرن التاسع عشر مَنْ هاجروا من بلاد الشام تخلّصا من الضغط العثماني وعملوا خصوصا في ميدان الصحافة والطباعة نذكر منهم عائلة تقلا اللينانية التي اسست جريدة الأهرام، وجرجي زيدان مؤسس دار الهلال، و أثر أهيم النازجي الشاعر وصاحب مجلة الضياء والشاعر خليل مطران شاعر القطرين ويعقوب صروف وفارس الذين اسسا محلة المقتطف سنة ١٨٧٨، واديدة الشبرق مي زيادة وغيرهم، وكل الذين ذكرناهم كانوا من مسيحي بالاد الشام الذين قدموا مصر تخلصاً من المضايقات

اما العراق وفي بغداد بالذات فقد ظل بعيداً بادىء الامر عن كل تلك التيارات وكانت الدراسية لاتيزال مقتصرة على المساحد، والتعليم محاكاة لنظام التعليم في القرون الوسطى، الا اننا نلاحظ في بغداد والبصرة مجىء بعثتين رهبانيتين بصورة مبكرة اولاهما الارسالية الكبوشدة (الفرنسيسكان) التي قدمت سنة ١٦٣٢ ثم الكرملية سنة ١٧١٦ ، وكان للاخيرة اثر كبير في تنشيط التعليم وتطويره حيث اسست مدرسة القديس يوسف سنة ۱۷۳۲ والتی استمرت حتی نهایات القرن العشرين، وكان لها دور فاعل وخصوصاً بندما ادخلت على مناهجها تحسبنات

اقطاب اللغة والصحافة ليس على نطاق العراق فحسب بل وعلى نطاق العالم العربي وهو العلامة اللغوى الأب أنستاس مارى الكرملي صاحب مجلة لغة العرب والمؤلفات النفيسة في اللغة والمعاجم وكان في الثلاثينات من القرن الماضى ممثلا

اما مدينة الموصل فقد اختلفت عن بغداد وذلك بسبب الحكم العربى لأسرة الجليلي الذي دام ماينيف على المئة عام، ولقربها من حلب ويلاد الشام، ولتواجد الطباعة الحديثة فيها قبل غيرها من المدن العراقية ومعروف ماللطباعة من أثر بليغ فى الازدهار الثقافي والفكري مما يجعلنا نبحثها مفصلا وخصوصاً لأن اللبنات الاولى كانت منطلقة من الرهبانيات المسيحية التي قدمت الي

فرنسا وبدأت في طبع الكتب على اختلاف

أنواعها من دينية وأدبية وتأريخية ولغوية

ويلغات متعددة ايرزها العريبة والفرنسية

والسريانية والكلدانية وحتى التركية

وشهدت المطبعة بين سنتى ١٨٦٧–١٨٩٨

نشاطا ملحوظا في مطبوعاتها المنوعة

حيث سحلت هذه الفترة طبع ماينيف على

المئة كتاب مابين صغير الحجم وكبيره

و فيها ما يشمل عدة محلدات.

ماله الخاص بعد موافقة البطريرك يوسف اودو وتشجيعه وقد أرّخ لها وخلّدها العراق مبكراً كما أسلفنا. الشباعر شبهاب الدين العلوي بقصيدة طويلة وقد استأجر لها دار في الموصل فرب دار البطريركية واخذت في طبع الكتب الدينية والطقسية والادبية حتى لعل اقدم مطبعة تأسست في العراق تلك ه فاته المفاحئة سنة ١٨٦٥ ، واستمرت في المطبعة الحجرية التي جباء بها الأبياء العمل بأشراف المطران حرجس عبد يشوع الدو منتكان من الإقليم الغريسي الى الموصل في حدود سنة ١٨٥٦–١٨٥٧ ويبدأوا في الخياط (البطريرك فيما بعد) الذي ابخل طباعة بعض الكتب الدينية والمدرسية عليها تحسينات وتطويرات ملحوظة وطبع التي تساعدهم في التدريس في مدرستهم فيها بعضاً من مؤلفاته الادبية والدينية نذكر منها كتابه "روضة الصبي الاديب" و الحديثة وقد أقاموا الخورى يوسف داؤد

"قلادة الذهب في اركان الادب" الذي طبع مشرفاً اول على المطبعة فأقدم على طبع كتابه الاول في قواعد اللغة العربية سنة واستمرت هذه المطبعة في العمل حتى ١٨٥٩ وسمَّاه "خلاصة في اصول النحو" منتصف القرن العشرين تخللتها فترات وهو اول كتاب في نحو اللغة العربية يُطبع وقف، الا ان القس الصائغ (المطران فيما وفي سنة ١٨٦٠ تم استبدال المطبعة بعد) اهتم بها وحددها وطبع فيها بعضاً من مؤلفاته، كما ان مجلته التي أصدرها باسم الحجرية بمطبعة حديثة حلبوها من

محلة " النجم" كانت تطبع فيها. ومن الجدير بالذكر ان هاتين المطبعتين تأسستا قبل مطبعة الولاية في بغداد من قبل الوالي مدحت باشا بما يقرب من عشر سنبن لتكونا بذلك من اوائل المطابع في

ونحن لو استعرضنا اصحاب المطابع والعاملين فيها نجد الكثير من المسيحين لبارزين كانوا قد دخلوا هذا الميدان

المذاهب والاديان. وقد تولى ادارتها بعد سفر الخوري يوسف بصورة مبكرة نذكر منهم فتح الله سرسم

في تحريرها نخبة من الكتاب من مختلف وأصدر الصحفى المعروف داؤد صليوا في

سنة ١٩٠٥ مجلة "زهيرة بغداد" بالعربية والفرنسية وساهم في تحريرها نخبة من الكتاب وابرزهم الأب انستاس الكرملي اللغوى الشهير والـذي اقـدم بعد ذلك في سنة ١٩١١ على اصيدار مجلته المعروفة "لغة العرب" التي خدمت اللغة والادب والتراث على مدى سنين عديدة وحازت على شهرة واسعة ليس في العراق فحسب

وانما على نطاق الاقطار العربية، وساهم

شباط سنة ١٩١٣ مجلة "الخرائب" وهي

وتحديثات منذ منتصف القرن التاسع داؤد الى دمشق ليتسلم زمام ابرشيتها لقس لويس رحماني (البطريرك افرام القرن العشرين، كما ان الأباء الكرملين رحماني فيما بعد) والمعلم نعوم سحّار أسسيوا في بغداد سنة ١٩١٤ مطبعة وسليم حسون، اما المطبوعات السريانية دار الأيتام، وأسس السريان الكاثوليك والكلدانية فكانت بأشراف المطران يعقوب مطبعتهم في بغداد سنة ١٩٢٢ وكانت اوحين منًا صاحب المؤلفات المشهورة مجلة نشرة الاحد تطبع فيها مع غيرها من بالكلدانية ( القاموس الكلداني -العربي )

الكتب الادبية والدينية، والمطبعة الأثورية (وقواعد اللغة الارامية شرقى غربي). التي تأسست سنة ١٩٣٢ وفي بغداد ايضاً وقد اوردتُ كل مطبوعاتها وبمختلف اللغات وطيلة مدة عملها في كتابي "تأريخ اسس رزوق غنام وهو من الصحفيين البارزين مطبعة العراق سنة ١٩٢١، كما الطباعة والمطبوعات العراقية "المطبوع اسس توفيق السمعانى مطبعة الزمان سنة في بغداد سنة ١٩٨٥ مع غيرها من المطابع والمطبوعات مما يعطى فكرة واضحة عن ١٩٣٧. ويوسف هرمز أسس مطبعة الامة مدى مساهمتها في نشر التراث وخدمة

اما في البصرة فقد تأسست مبكرا مطبعة العمل للأب يوسف كوكى، ثم المطبعة الوطنية التي أسسها يوسف هرمز سنة ١٩٢٥ ومطبعة الكاظمية لأسطيفان كحه جي وقد استعرضتُ كل هذه المطابع مع مطبوعاتها في كتابي الأنف الذكر حول الطباعة والمطبوعات في العراق منذ البدايات وحتى الحرب العظمى الثانية.

لعل ما يحدر تدوينه ومعرفته أن أول محلة تصدر في العراق كانت محلة "أكليل الورود" التي أصدرها الآباء الدومنيكان في الموصل سنة ١٩٠٢ والتي استمرت حتى سنة ١٩٠٩ وساهم في تحريرها نخبة من المثقفين ورجال الدين، وامتازت مقالاتها التنوع على مختلف الميادين.

وبعدها أصدر الآباء الكرمليون في بغداد

والتراثية الاانها لم تدم طويلاً.

الملك في الموصل مجلة "الفكر المسيحي وكان رئيس تحريرها الأب زهير عفاص ونائبه الأب جرجس القس موسى (المطران

وعيسى محفوظ واسطيفان عزيزة الذين أسسبوا مطابع في الموصيل منذ بدايات

وفى بغداد أصدر الضوري عبد الاحد مرض مؤسسها و تقاعده سنة ١٩٣٧؟

في سنة ١٩٢٧ أصيدرت طائفة السريان الارثودكس في القدس مجلة "الحكمة" وكان اكثر كتابها من السريان العراقين ويدعمها البطريرك افرام برصوم بمقالاته التاريخية والتراثية. اما في نهاية سنة ١٩٢٨ فقد صدرت مجلة "النجم" لصاحبها ورئيس تحريرها القس سليمان الصائغ (المطران فيما بعد) وكان لها صدى واسع في الاوساط الادبية والدينية وقد استمرت فترة طويلة في العطاء ومجلداتها الكثيرة الزاخرة خير شاهد على ماقدمته من خدمات جلِّي في ميدان الفكر والتراث، وساهم في تحريرها ابرز الادباء المسيحين أنذاك.

وُمجِلةً "القداء" التي أصدرها الأب نوئيل ايه پ و لم تدم طويلا.

كما نشط السريان الارثودكس في الموصل عندما تولى زمام الابرشيية المطران بولص بهنام حيث افتتح معهدا كهنوتما وأصدر محلة "لسان المشرق" التي حفلت في اعدادها الاولى بالمقالات التأريخية

وفي سنة 197٤ أصدرت جمعية يسوع

م بهنام فضيل عفاص

المسيحية نذكر منها مجلة "نجم الكلدان" في ديتر و يت، و محلة نو هر ا في – استراليا وربما كان هناك غيرها في دول اوربية متعددة يتواجد فيها مهاجرون مسيحيون

ومما يذكر أن كثيرا من الكتَّاب والإدباء المسيحيين كانوا يكتبون ويساهمون في مجلات مختلفة ولم يقتصروا على المجلات المسيحية وخصوصا خارج القطر العراقي نذكر منها محلة المشرق والصفاء اللبنانيتين، والمقتطف والهلال والضياء المصرية، ومجلة المسرة اللبنانية، كما ان بعض المتخصصين والباحثين كتبوا مقالات بالغة الأهمية في مجلات تراثية اجنبية مثل مجلة الشرق المسيحي الإيطالية، والمجلة لأسدوية الفرنسدة، وموسوعة المسحين الشرقيين في بلجيكا وغيرها من المجلات

فيما بعد) كانت في البدء على شكل نشرة

ثم تطورت حتى اصبحت مجلة مرموقة.

استمرت في العطاء والصدور ماينيف عن

اربعين عاماً و لازالت حتى الدوم غير ان

ادارتها سلمت مؤخراً للأباء الدومنيكان في

بغداد برئاسة الأب يوسف توما الدومنيكي،

وتعد اول محلة مسحية عراقية تصمد

طوال هذه الفترة الطويلة على ما صادفها

من مصاعب وعقبات، اضافة الى انها كانت

محلة منفتحة على كل المسحين وامتازت

وفى الموصل ايضاً صندرت سنة ١٩٧٢

مجلة "بين النهرين" لصاحبها الأب جاك

اسحق (المطران فيما بعد) ورئيس تحريرها

الأب الدكتور يوسف حبّى وهي مجلة فكرية

اما سنة ١٩٧٥ فقد اصدر مجمع اللغة

السريانية التابع للمحمع العلمي العراقي

محلة تحمل اسمه خصصت للدراسات

السريانية والتراث السرياني وساهم في

كما اصدرت بطريركية بابل الكلدانية سنة

١٩٩٥ مجلة "نجم المشرق" وعهد تحريرها

لى محموعة من الأباء و الادباء المتخصصين

وجدير بالذكر ان هناك الأن وفي المهجر

وفي دول مختلفة مجلات تصدرها الجاليات

تحريرها نخبة من الكتاب و الباحثين.

ولازالت حتى يومنا هذا.

وتأريخية وتراثية استمرت فترة طويلة.

مقالاتها بالانفتاح على جميع الميادين.

أما في ميدان الصحف فقد أصيدر داؤد صليوا ويوسف غنيمة جريدة "صدى بابل" سنة ١٩٠٩ وهي من أوائل الصحف العراقية، وكانت تعنى بالجوانب الادبية والثقافية ونشر النتاج الحديث.

كما أصدر الاديب جورجي خياط جريدة الفيحاء" في حلب حيث كان يشغل منصب ترجمان الولاية في بدايات القرن العشرين وهو عراقى الأصل من الموصل كما يؤيد ذلك الكونت طرازي في كتابه "تأريخ الصحافة

وفى عام ١٩٢٠ أصدر رزوق غنّام جريدة العراق" وكان يطبعها في مطبعته التي نحمل نفس الاسم.

اما في عام ١٩٢٣ فقد برز روفائيل بطي كصحفى محترف وأصيدر مع زميله عبد الجليل أوفى جريدة "الحرية" وكانت تعنى بالمو اضمع الادينة الى حانب السياسة. ثم أصدر روفائيل بطى جريدة "البلاد" التي دامت فترة طويلة.

ثم دخل الحلية سليم حسون الذي كان استناذاً في مدرسة الدومنيكان في الموصل ومؤلفا لكتب اللغوية والنحوية فأصدر جريدة "العالم العربي" وتبعه جبران مكلون فأصدر جريدة <sup>"</sup>الإخبار" وهي جريدة يومية اخبارية وسياسية. وفي عام ۱۹۳۷ اشستري توفيق عُلاف مجلة (النجم) التي أصدرها الصائغ سنة ١٩٢٨

بيروت بين سنة ١٩١٣-١٩٣٣ في اربعة

السمعاني مطبعة كانت لحزب العهد وأصدر

فيها جريدته"الزمان" التي استمرت فترة

طویلة وحتی ثورة ۱۶ تموز ۱۹۵۸. ومن

الصحفين المساهمين نذكر اسكندر معروف،

وميخائيل تيسى صاحب النقرات المشهورة

والتي عنوانها "كنّاس الشوارع" حيث

بمكن أن نعدها بداية لفن الكاريكاتير

اما خارج العراق فقد أصدر الاب الدكتور

الفونس شوريز في الولايات المتحدة جريدة

سبوعية باللغتين العربية والانكليزية

وفى الموصل يعد عيسى محفوظ اول من

أصيدر جريدة سنة ١٩٢٧ وهي جريدة

صدى الجمهور" ويذكر عن صاحبها أنه

كان من او ائل الذين عملوا في حقل الطباعة

وخصوصاً في مطبعة الدومنيكان ثم عمل

لحسيانيه في مطبعته الخاصية وأصيد

ابراهيم حدَّاد جريدة "صوت الامة" سنة

يوسف هرمن الذي أصدر ومنذ سنة ١٩٢٥

حريدة "الحياة"، وعندما انتقل الى بغداد

أصدر جريدة "صوت الشعب" سنة ١٩٣٥.

وفي سنة ١٩٣٤ أصدر أسطيفان كحه حي

وجدير بالذكر ان المرأة المسيحية كان

دور مهم في الصحافة العراقية فقد أصدرت

بولينا حسون سنة ١٩٢٧ مجلة نسوية

تحمل عنوان "ليلي" وربما كانت اول

مجلة نسوية تصدر في العراق، ثم اعقبتها

الصحفية البارزة مريم نرمة التي عملت في

جريدة "الأيام".

١٩٣٩ استمرت حتى الخمسينات.

وفى البصيرة نجد ابرز الصحفيين

و استمرت فترة طويلة.

## في ميدان التأليف والترجمة

ودير الشُرفة في لبنان. الخياط الذي أشرف على المطبعة الكلدانية بعضا من كتب التراث وشيئاً من مؤلفاته. وبحوثه في مختلف المجلات الفرنسية و الإيطالية. كما يرز المطران يعقوب او حين

السريانية والكلدانية اضافة الى مؤلفاته الكثيرة في قواعد وأداب اللغة الأرامدة. اما الفونس منكنا فقام يتحقيق الكثير من كتب التراث وألف في قواعد اللغة الأرامية، ثم هاجر الى المملكة المتحدة وعمل هناك في مكتباتها القديمة محققاً وباحثاً وظهرت له مؤلفات في الانكليزية.

وثلاثين مؤلفاً في مختلف ميادين الفكر

طبع منها اربعون وبقيت الاخرى في عداد

المخطوطات محفوظة في مكتبات رومة

ومن المعاصرين له وزميله في الدراسة

في رومة البطريرك جرجس عبد يشوع

في الموصل بعد وفاة مؤسسها وطبع فيها

وتابع المسترة بعض ممن تتلمذوا عند

اولئك الروّاد فساروا على نفس النهج ،

برز منهم القس لويس رحماني (البطريرك

افرام رحماني) بمؤلفاته الكثيرة التي تزيد

على الثلاثين والمطران أدّى شدر صاحب

تأريخ كلدو وأشور والمؤلفات التأريخية

والتراثية الكثيرة اضافة الى مقالاته

منًا كمشر ف على مطبعة الدو منيكان للكتب

هذا والاسماء المساهمة في النهضة الفكرية لايمكن أن تحصر ، فأقتصرنا على الرواد والبارزين منهم فقط.

وقد اختتم القرن التاسع عشر بظهور شخصية لغوية فدّة هو الأب أنستاس ماري الكرملي الذي بدأ اولا بكتابة مقالاته اللغوية والتأريخية في صحف عربية واروبية ثم اقدم على اصدار مجلة لغة العرب" سنة ١٩١١ التي خدمت اللغة العريدة والثقافة والفكر فترة ليست بالقصيرة، وأهم مؤلفاته التي تزيد على الثلاثين المعجم المساعد الذي عملت وزارة الاعلام العراقية على طبعه في اواخر القرن الماضي، اما شخصية البطريرك افرام برصوم فقد اسهمت ولو عن بعد في ميدان البحث والتحقيق ونشر التراث وكتابه اللؤلؤ المنثور يُعَد من المراجع المهمة في الادب السرياني ومن الادباء والمفكرين من غير رجال الدين هناك شخصيات ساهمت في ميدان او اكثر ونالت شهرة واسعة نذكر منهم على سبيل المثال لا الحصر الدكتور سليمان غزالة الطبيب والسياسي والمؤلف، ونعوم فتح الله سحّار صاحب اول نص مسرحي يطبع في العراق، وهرمز رسّام اول عالم أثار عراقي، اضافة الى الصحفيين البارزين الذين مر ذكرهم سابقاً امثال يوسف غنيمة وداؤد صليوا وروفائيل

وفي النصف الاول من القرن العشرين يذكر المطران سليمان الصائغ كقلم بارز في ميدان

ويعد رائداً في كتابة الرواية التأريخية "خلاصة في أصول النحو" الذي طبعه سنة ومن الروّ اد في كتابة المسرحيات التأريخية ١٨٥٩ اول كتاب في قواعد اللغة العربية يطبع في العراق وتتواجد الأن منه نسخة ويمكننا أن نشير هنا إلى موسوعة أعلام في مكتبة المتحف العراقي، كما يعد كتابه الثاني في النحو الذي أسماه "التمرنة العراق في القرن العشرين التي أصدرتها في الأصول النحوية" من الكتب اللغوية وزارة الإعلام العراقية سنة ١٩٩٥ وتورد في الحزء الاول منها ذكر ألف شخصية الجديرة بالدراسة وقد صدره في طبعته الثانية سنة ١٨٧٥ يتقريظ اربعة من علماء عراقية كان منهم خمسون شخصية مسيحية ساهمت مساهمة فعَّالة في مختلف الموصل اللغويين والدينين من المسلمين المادين الفكرية والثقافية والعلمية، وكذلك وكلهم يثنون على الخوري يوسف داؤد في الجزء الثاني منها مايقرب من نفس وينعتونه بالعلامة، وقد صوّرتُ هذه الكتب العدد فهي خير مرجع لمعرفة من ساهم من ومقتطفات منها في كتابي الذي يتناوله المسحين وخصوصا خلال القرن العشرين بالدراسة والتحليل والذي يحمل اسمه وقد طبعته في بغداد سنة ١٩٨٥ مبيناً دور هذا في ميادين الفكر و المعرفة. الرجل في الفكر العراقي فقد ترك لنا خمسة

دُور المسيحين في المسرح العراقي

العدد (2492)

لسنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012

لعل الدكتور علي الزبيدي كان اول من تطرق الى جذور المسرح العراقي معلنا أن تلك لجذور تمتد الى المدارس المسحبة التي اسسها الأباء الدمنيكان في الموصل منذ منتصف القرن التاسع عشر وقد اورد هذه المعلومات في محاضرته في معهد الدراسات العربية التابع لمجلس الجامعة العربية في القاهرة والتي طبعت فيما بعد في القاهرة سنة ١٩٦٧ بعنوان " المسرحية العربية في العراق" مبيناً ان تلك المدارس اعتادت ان تقيم حفلات تمثل فيها مسرحيات دينية واحتماعية وتاريخية وكان المعلم نعوم فتح سحّار مشتركاً ومشرفاً على المسرح عدة مرات ثم طبعها في مطبعة الدومنيكان سنة ١٨٩٣ فكانت بذلك اول نص مسرحي عراقي يطبع في العراق. ويبدوا ان الدكتور الزييدي لم يقرأ المسرحية وتحدث عنها سماعاً وهذا ما حدا بالدكتور صالح جواد الطعمة وكان أنذاك في واشنطن ان يبحث في امر هذه المسرحية فوجدها في مكتبة الكونغرس الامريكي وقام بكتابة بحث عنها ناقداً ومحللاً نشره في محلة الاديب البيروتية متوصلا بالفعل الى انها اول مسرحية عراقية تطبع في العراق وانها كانت مسرحية اجتماعية انتقادية. وبعدها ألُّف سليم حسون مسرحية دينية يعنوان استشهاد مارترسيوس طبعت في الموصل

وبعد هذه الفترة ظهر كاتب مسرحي أخر يدعى حنا رسّام اشتهر بكتابة مسرحيات اجتماعية ودينية . مثّل اكثرها على خشسة المسرح وتم طبعها جاء على ذكرها حميعاً الدكتور عمر الطالب في مقال له عن الكاتب ودوره المسرحي وحدث نفس الشيء في المدارس الطائفية المسحية في بغداد حيث قامو التمثيل الكثير من المسرحيات الإدبية و التاريخية و الدينية في وقت مىكر .

اما الموصيل فعادت وشيهدت في نهاية الاربعينيات من القرن الماضى نهضة مسرحية ملحوظة وكنت (صاحب المقال) من معاصريها حيث قامت الطوائف الكلدانية والسريانية الكاثوليكية والارثذوكسية بنشاط مسرحى خصص ريعه لمساعدة الجمعيات الخيرية . كما شهدت وريما لاول مرة تمثيل مسرحيات لموليير الفرنسي نذكر منها مسرحية البخيل

، والمثري النبيل والطبيب رغما عنه ، كما مثلت مسرحية الجنفياف وهي مسرحية تمثل العفاف والوفاء ، ومثلت مسرحيات تاريخية لمؤلفها المطران سليمان الصائغ وهي مسرحية هوراس والزبّاء ، وكذلك مسترحية الاميران الشنهيدان للقس جرجيس قندلا (المطران فيما بعد) وبرهان الشجاعة المترجمة من الفرنسية ، هذا النشاط الملحوظ الذي اشترك فيه نخبة من



رزوق عيسى وهو من تلامذة الكرملي مجلة خردلة العلوم" وريما كانت اولى المجلات العلمية الا انها لم تدم طويلاً. واقدم البطريرك افرام رحماني في بيروت وهو العراقي أصبلاً ومولداً – على صدار محلة "الأثار الشرقية" سنة ١٩٢٢

وكانت تصدر بالعربية وتترجم بعض مقالاتها الى الفرنسية وقد حفلت يكثير من المقالات التاريخية والأثرية والتراثية واستمرت في الصدور حتى وفاة مؤسسها

جرَّجي سنة ١٩٢٢ مجلة <sup>"</sup>نشرة الاحد التي استمرت في العطاء فترة طويلة وصيدر منها ١٦ مجلة ثم توقفت يسبب

اما في خمسينات القرن العشرين فقد صدرت مجلتان في بغداد الاولى باسم مجلة "النور" التي أصدرها القس يوسف بابانا (المطران فيما بعد) واستمرت ست سنوات،

تراود المفكرين في التأليف والترجمة والنشر لمعرفتهم مدى أهمسة الكتب في تثقيف المجتمع وتنويره، الا انهم كانوا يصطدمون يعقية الطباعة التي لم تكن قد تواجدت في العراق، فبقيت أكثر مؤلفاتهم مخطوطة، بينما تسنّى للبعض منهم طبعها في مطابع الغرب، ومن هؤلاء نذكر المطران اسحاق بن جيير (ولد في الموصل ١٦٣٤ وتوفي في رومة سنة ١٧٢١)مؤلف كتاب

"الاقتداء بالمسيح" الذي طبع في رومة، كما طُبعت مجلداته الفلسفية واللاهوتية المترجمة عن القديس توما الاكويني، بينما بقيت مخطوطته في قواعد اللغة السريانية محفوظة من دون طبع وكذلك بقية مؤلفاته. كما يذكر في هذا الصدد القس خدر بن القس هرمز (ولد في الموصل ١٦٧٩ وتوفي في رومة سنة ١٧٥٥) الذي ترك الموصل في ظروف المنازعات الطائفية ليذهب الى رومة مع معجمه الشهير الذي ظل مخطوطا ولم يكتب له الظهور فبقيت نسبخ منه في مكتبة البطريركية الكلدانية ونسخ اخرى في رومة ولينان، وقد قدمتُ عنه يحثا نشرته مجلة نجم المشرق في السبعينات. اما في منتصف القرن الثامن عشر وعند تأسيس مطبعة الدومنيكان والمطبعة الكلدانية ويقية المطابع الاخرى فقد ازدهرت حركة التأليف و الترجمة و النشر ازدهاراً ملحوظاً وكان رائدها الاول الخورى يوسف داؤد (المطران اقليميس يوسف داؤد فيما بعد) (١٨٢٩-١٨٢٩) الذي أشرف على مطبعة الدومنيكان في الموصيل وقيام بترجمة الكتاب المقدس وطبعه في عدة مجلدات ابتداءاً من سنة ١٨٧١ وتعد هذه الطبعة والترجمة من اولى الطبعات وادقها، وقد

سهم في الدراسات اللغوية، ويعدّ كتابه

الحقل الصحفى مايزيد عن ربع قرن حتى وفاتها في خمسينات القرن العشرين. هذا ومن الجدير بالذكر ان خير مرجع لتأريخ الصحافة العراقية تلك المحاضرات التى ألقاها روفائيل بطى على طلبة معهد الدراسيات العليا التابع لحامعة الدول العربية والتي جمعها في كتاب بعنوان . تأريخ الصحافة العراقية الطبع في بغداد. فتح مجال التأليف المنهجى للمدارس وبنفس العنوان كان المؤرخ عبد الرزاق في مختلف المعارف والفنون واللغات الحسنى قد اصدر كتاباً ثم طبعه ثانيةً سنة اضافة الى تحقيق كتب التراث المختلفة، ١٩٥٧ اضافة الى كتاب تأريخ الصحافة والتأليف في مجالات المعرفة الدينية، كما العربية للكونت فيليب طرازي المطبوع في

🗸 ١٣ مسلة بالبريد تحت رقم ٢٣ 🍆

عبلة علمية ادبية البطريدكية الكلدائية

مديرها المسوول الموري سلبان العائم

تعدد مرة في الشار

· طبعت عطبعة النجم الكلدائية ال

التأليف التأريخي والروائى والمسرحي الشباب المثقف وقام باخراج المسرحيات

يار 2012

## في ميدان الآثار والتنقيبات

لقد كانت الدوادر الاولى للكشف عن كنوز العراقي وأثاره تلك المحاولات التي قام بها القنصل الفرنسي أميل بوتا ومن بعده هنري لايارد الانكليزي في منتصف القرن التاسع عشر وبالتحديد سنة ١٨٤٠ .

وقد اعتمدت هذه البعثات على مو اطنين مز الموصل بغية مساعدتهم في مهامهم ، وكان لايارد قد اعتمد على شخص موصلي يدعى هرمز بن القس انطوان رسام الذي بدوره ومع الايام اصبح من الهاوين والمهتمين في هذا الحقل ، ومن ثم ساهم مساهمة فعالة في عمليات التنقيب واصبيح مع الإيام من البارزين في حقل الأثار والُّف اربعة كتب بالانكليزية طبعت في لندن والولايات المتحدة كان اولها سنة ١٨٧٩ الذي طبع في لندن يعنو ان " الاكتشافات الاثرية في بلاد أشور " والكتب في مجموعها تتحدث عن الكنوز والأثار الموجودة في أرض الرافدين وما بين النهرين وخصوصا في نينوى ونمرود وجنة عدن وتعطى فكرة واضيحة عن تلك الحضيارة البرائدة في العالم . وقد استمر هرمز رسام فيما بعد في لندن وتوفى سنة ١٩١٠ وقد نعته مجلة المقططف المصرية عندما نعته بانه من علماء الإثار البارزين وتحدثت عن اعماله وكتبه

## في ميدان السياحة والرحلات

بعد فن كتابة الرحلات السياحية من الفنون النثرية المهمة ، وقد مارس هذا الفن بعض من رحال الدين المسحدين نظراً لكثرة اسفارهم ورجلاتهم الى بيت المقدس ويلاد الشام والى روما وبعض العواصم الاوربية بحكم وظائفهم واتصالاتهم بالرؤساء وبحكم دراستهم فيما بعد في الجامعات الدينية واول من برز في هذا الفن من العراقيين هو الخوري الياس بن قس حنا الموصلي الذي قام برحلة الى اوربا ومن ثم الى اميركا في وقت لم تكن فيه الرحلات متيسرة فقد بدأ الرحلة سنة ١٦٦٨ وانتهت سنة ١٦٨٣ ومن هنا كان الحق للاب انطون رباط اليسوعي عندما عثر على المخطوطة التي كتبها المؤلف بخط يده واصفاً رحلته وصفا دقيقا وما مرّ به من أحداث وبلدان مختلفة ، حققها ونشرها في مجلة المشرق البيروتية في مجلد سنة ١٩٠٥ وبسبعة اعداد متتالية ربطها بعنوان (رحلة اول سائح شرقى الى اميركا).

وفعلاً كانت رحلته أول رحلة من نوعها لا بل يستطيع ان نقول عنها انها كانت مغامرة، وقد نشر ربّاط المخطوطة فيما بعد في كتاب مستقل يحمل ذلك العنوان الذي اختاره في ٩١ صفحة وطبعه سنة ١٩٠٦ في المطبعة اليسوعية في بيروت ومن هنا كان الخوري الياس ليس أول عراقي وانما اول شرقي يصل الى أمريكا.

و من الرحلات المهمة ايضا رحلة القس خدر بن القس هرمز المتوفى سنة ١٧٥٥ من الموصل عن طريق حلب وبيروت ثم روما والتى دامت سنة كاملة وقد دوّن ملاحظاته و اخباره و و صف البلدان و الإماكن التي مر بها وزارها مخطوطة بخط يده وقد عثر عليها الاب لويس شيخو اليسوعى فقام بتحقيقها ونشرها في مجلة المشرق لسنة ١٩١٠ في اربعة اعداد متتالية ويبدو ان الرحلة كانت ناقصة لذا نجد الاب شيخو يطلب من مواطنيه الموصليين ان يوافوه

بها فيما لو عرفوا عنها شيئاً. وقد وجدنا الكثير من هذه المخطوطات في خزانة الإديرة والكنائس القديمة لإياء كتبوها في رحلاتهم وسياحتهم نخص بالذكر ما كتبه مطران بغداد اغناطبوس خوري عن سفرته بطريق البحر الى الهند وما كتبه الكثيريون عن رحلاتهم الى ببت

## في مبدان السياسة

الطغراء) للطائفة الكلدانية ايام بطريرك ايليا عبو اليونان وهي تقدير خاص تمنح للشخصيات أو المؤسسات التى تخدم الدولة وهي بمثابة شعار الدولة وموقعة من السلطان وقد وصلت الى الموصل في ١٤ ايلول من السنة نفسها فاستقبلها الناس والرسميون وعُلّقت في صدر قاعة كبرى في البطريركية اخذت فيما بعد اسمها وسط احتفال مهيب ومنذ نلك الحين دخلوا المسيحيين كاعضاء في مجلس المبعوثان الثانى ولكن بنسب قليلة نذكر منهم و احداً عائلة يوسىفاني الموصلية ، والدكتور سليمان غزالة الطبيب والاديب العراقي إلا ان خلال الحرب العالمية الاولى حدثت اضطهادات كبرى ومؤلمة لا بل وحشية وخصوصاً ضد المسيحيين القاطنين في ماردين وسعرد والجزيرة ومراكز أخرى راح ضحيتها الالاف من المسيحيين وخاصة ( الارمن ، الكلدان ، السريان ) وكان على رأسهم المطران العلامة أدى شير رئيس اساقفة سعرد الكلدانية الذي استشهد سنة ١٩١٦ وقد نزح من نجا من الاضطهاد الي الموصل وحلب وغيرها من المناطق ، ومما يذكر في هذا الصدد وما عرفناه من وثنقة تاريخية تثبت ان الملك فيصل الاول وكان أنذاك قائد للجبهة العربية اوصى بقبول

سنة ١٩١٩ حيث حضره البطريرك افرام برصوم وغيره من الشخصيات الوطنية العربية المعروفة بالتطلعات القومية. أما بعد تأسيس الحكم الوطني في العراق سنة ١٩٢١ فقد تضمن الدستور تمثيلا المقدس للزيارة والتبرك بتناسب وعددهم ومن الاوائل الذين انتخبوا نوابا في مجلس النواب الدكتور

> المهاجرين والنازحين ومعاملتهم معاملة هذا وقد أرّخ لهذه الاحداث الخوري اسحق ارملة في كتابه " القصاري في نكبات النصاري " المطبوع في بيروت وكان في شبابه شاهد عيان مما يعطى نظرة عن مدى قسوة ووحشية تلك الإضطهادات .

را الله و آبات مرحوالصور راسسندر واسبت. واهدت مروض العالم أرهد الله التقال نقب

حضوراً مميزاً للمسيحين في مؤتمر فرساي

## صبح للمسيحيين حضور فاعل منذ ان

خياط كاول وزير صحة عراقى ثم يوسف فيما بعد بتعيين البطريرك يوسف عمانو ئيل أعترف السلاطين العثمانيون بالطوائف المسيحية وبرؤسائها ، وكان أن منح غنيمة كوزير للمالية والتموين في عدة الثاني عضوا في مجلس الاعيان ، وتبعه وزارات ، وروفائيل بطّى الاديب والصحفى السلطان عبد الحميد سنة ١٨٨٧ ( الطرة البطريرك يوسف غنيمة في نفس المنصب اللامع الذي اختير في وزارة الجمالي سنة حتى وفاته قبل ثورة ١٤ تموز١٩٥٨ بايام ١٩٥٢ كوزير للدعاية والصحافة ، وعلى قليلة عندما عطلت اعمال المجلسين. نطاق الاحزاب السياسية عمل المسيحيون اما دورهم في قضية ولاية الموصل ومطالبة و يصورة فعَّالة إلا أن المشاركة كانت ينسب تركيا بها وبعدها دخول العراق في عصبة ضئيلة ولو أن بعضهم تولّى مناصب قيادية الامم فقد كان دوراً بارزاً ومشرّفاً اشترك فيه البطريرك يوسف عمانوئيل الثاني في تلك الإحراب . ونائبه المطران يوسف غنيمة والقس في مبدان الخدمات العامة سليمان الصائغ وخصوصا عندما القي ساهم المسيحيون في بناء المجتمع العراقي المطران غنيمة خطايا بالفرنسية في الوفد عند ما كان العراق تحت السيطرة العثمانية الاممى الندي قدم الى الموصيل لتقصى الحقائق واستطلاع الاوضاع حيث ابدى حيث كانوا يمارسون المهن على اختلاف انواعها وخصوصا الوظيفة منها اضافة الى رغبة اهالي الموصل في الحكم الوطني لتجارة وقد امتازوا بالامانة والاخلاص تعلقهم بالعراق . وهذا ماجعل بعضهم يتولى مناصب ادارية كما ارسل فيما بعد البطريرك عمانوئيل ومالية مرموقة ، كما انصرف البعض منهم رسالة مطوّلة الى مقرر عصبة الامم في الى تحصيل العلم والدراسية في المعاهد جنيف توحى بان المسيحيين يؤيدون الحكم

وعند انتهاء الحرب العالمية الاولى نجد

سليمان غزالة ورؤوف شماس ألوس

والخورى يوسف خياط ثم تكللت مشاركتهم

الوطنى والاستقلال . ثم كانت زيارة الملك فيصل الاول الى الموصل سنة ١٩٣١ ملبيا دعوة البطريرك يوسف عمانوئيل الى دير مار أوراها القريب من الموصل تلك الزيارة التاريخية التى دعمت المسيحيين والتي خلدها القس سليمان الصائغ بقصيدة مطولة القاها في الاحتفال كما بقبت في أذهان الناس بتلك الصبورة التاريخية والتذكارية التي تجمع الملك بالبطريرك والكهنة والتي بقيت متداولة بين الناس. إلا ان هذه المواقف الطيبة لم تردع بعض لمتهورين والمتعصبين من القيام بتلك المذبحة التى جرت للأثوريين وخصوصا

شمعون الصفا في الموصل والتي يرتقي عهد بنائها كما أوضحت الليدي درور الى في منطقة سُمّيل القريبة من دهوك ، الا أن القرن الرابع عشر الميلادي ووافقها على ذلك الملك فيصل الاول كان خارج البلاد للعلاج كثير من الاثاريين والمؤرخين خير شاهد وقُدمَ على وجه السرعة محاولا اطفاء نار على فن المعمار الاصيل والزخرفة ، وقد الفتنة ويعترف الدكتور ناجي شوكت وهو حددت هذه الكنيسة عدة مرات كان أخرها سنة ١٩٧٢ وكذلك كنيسة مسكنة الكلدانية المفاول المنطاق أمد المد مرهاده في دو المفاهم من وصدال أن ومن إلى الله في الموادل في والمالي والما ورواء والمطال والرائع وكالماليرو والماس عمدين التي يرتقي عهدها الى القرن السادس عشر وكنيسة الطاهرة التي بنيت على انقاض مع مرجم و تقال عرب كالمه مشل مسكم المحرف - الزما عن العاسمة والموسليون بغرامهم المعتوات عوارة بالتصفيق والترييل والقاد الورور الى دين قديم نزل فيه البطريرك ايشوعيات وعا معلى المناطق على والمساوق ولا والمرور الذن المؤلم الما والور الكبير والخليفة المأمون ويسمى (ديرا ريان عن من معلى معلى معلى من معلى المسلم من المندوالله الا المنافع من المندوالله الا المنافع من وقت مدالي موانعيدنا أن عْلايا) وكنيسة أم الاحزان في بغداد التي ينت سنة ١٨٨٩ واستعمل فيها الرخام مرين ميانداد الا السب ووالدترائد والقربوري المالي عن إعليه الموصلى وبنيت بطريقة الاعمدة ومثلها له بعرص الفيانسيان لمغاره المعون ميران التكوي سيرورة كنيسة السبريان الكاثوليك في بغداد وكنيسة اللاتين التي بنيت سنة ١٨٧٠ من من من من المعالم وقدمت من شرقاً والمونز العرافقار الأورد، وكانت أية الجمال والروعة . وما قلناه ينطبق على عدة كنائس واديرة اخرى كثيرة يعقل و اعدان اخوترالفر به صلية العسر مع ولي تعقد ال انتشرت في الموصيل وضواحيها اهمها الله مرجود عروك م و-6 أعيد إلى وقدم لذ السدر تؤو البيقا . كنيستا السريان الكاثوليك والارثذوكس ما نير خال ميد رهوالصفوء حرق ن نر وقدمت لن الفردة مراه رهة وكا فيل والمحتال غيلحة تزع واكاس وصدندة الفر ودير الشهيد بهنام والشيخ متى ودير مار كوركيس ومار ميخائيل ودير الربان هرمز وانعال اور واحساء ماج مترى خات زنعما المرية ودير السيدة في القوش وكنائس قره قوش المقار عملي مر ارتقورا تلويان من والقدين جرأندان وتلكيف وغيرها من القرى المسيحية وكلها عالمع المعاند واعدان ختري يد بند برو ما الماء تشهد بفن معماري انيق ورائع ومتميز. رقع المحارجي والتعديث اراتعا - را لم اما في ميدان التعليم فنجد اوائل الاساتذة م والعامل المعدن من حب رمن عن العام التعريق: وانتقاله المريد على التي معلى والعلى الرائس التي التي المقال

من يوميات الصائغ بخط يده

في المدارس المسيحية التي أنشمأت في الموصل وبغداد وغيرها ، واوائل الكتب المدرسية التي طبعت في مطبعة الدومنيكان وكان اكثرها من تاليف العلامة خورى وفي الناس المسرّة". يوسف داود (فيما بعد المطران اقليمس

الحساب سنة ١٨٦٥ سماه ( تعلُّه الرُّغاب في علم الحسباب) وهبو بهذا اول كتاب علمي ومنهجي يطبع في العراق ، كما الف كتاب في علم الجغرافيا سنة ١٨٦٣ ، وكان قد سبق والف كتاب في قواعد اللغة العربية وصرفها طبع في المطبعة الحجرية سنة ١٨٥٩ وهو اول كتاب نحوى طبع في العراق ثم اتبعه سنة ١٨٦٩ بكتاب نحوى أخر اسمه ( التمرية في الاصول النحوية ) وعندما لاقا رواجأ طبعه طبعة ثانية منقحة سنة ١٨٧٥ وصدرها بشهادة من اربعة من علماء المسلمين المشهورين في الموصل وكلهم يثنون ويقدرون الكتاب ومؤلفه.

يوسىف داود ) حيث الف كتابا في علم

رئيس الوزراء في مذكراته بان الملك لم يكن

راضيا عما حدث وقد انب المسؤولين على

وقد استمر المسيحيون خلال العهد الملكي

بالمشاركة في مجلس النواب حيث كانت

لهم ستة مقاعد ثلاثة للموصل واثنان

لبغداد وواحد للبصرة اضافة الى مقعد

واحد في مجلس الاعيان كان البطريرك

يشغله حتى ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨ ، أما

المناصب الوزارية فقد شغلها المسحدون

عن جدارة منذ ان اختيار الدكتور حنا

المسيحيون بحكم ثقافتهم في الجامعات الغربية دور الاطباء في وقت لم يكن هناك طبيب محاز قانونيا ، كما قامت الراهيات ومنذ بداية تاسيس الرهبانيات بدور المرضات فقد روى لنا الكثير من المعمرين ان المستشفى الملكي في بغداد كانت تديره المحات التقدمة واكثرهن من فرنسا العراقية والكثير منهم تلقوا دروسهم خارج

العراق خصوصا رجال الدين وقد عادوا فيما بعد الى وطنهم ليمارسوا نشاطهم على كافة الاصعدة ومنذ الحكم الوطني في العراق وما قبله نجد اسماء لامعة لاطباء ومهندسين واساتذة ومصامين اخذوا شهر تهم بثقافتهم و اخلاصهم . وفى ميدان فن العمارة والبناء والزخرفة نجد تمييزا واضحا وخصوصا في بناء الكنائس والمعابد والاديرة منذ القرون الوسطى والتي حافظت على طرازه المتميز

التيفوئيد " وهو بذلك اول كتاب طبى يطبع في العراق . اما خلال القرن الماضي فيمكن ان نشير الى موسوعة " اعلام العراق في القرن العشرين" التي نشرتها وزارة الاعلام العراقية في نهاية التسعينات حيث جاءت بذكر كثير من الاسماء اللامعة للمسيحيين العراقيين شاركوا في بناء وتقدم العراق

سليمان الصائع مؤرخ موصلي، ورجل دين

مسيحي ولد بالموصل سنة ١٨٨٦، واتم دراسته

اللاهوتية في مدارسها الدينية، ثم اشتغل

بالتعليم وادارة المدارس، وعين عضواً في (لجنة

فحص المدارس الاجنبية)، ثـم اصبـح رئيساً

لتحرير جريدة الموصل التي صدر عددها الاول

في ٢٥ من حزيران ١٨٨٥م وتوقفت عند نشوب

الحرب العالمية الاولى، ثم اعاد المحتلون الانكليز

اصدارها بعد دخولهم الموصل في تشرين الثاني

١٩١٨ وعندما برزت مشكلة الموصل اثر مطالبة

الاتراك بها، كان سليمان صائغ عضواً نشيطاً في

(جمعية الدفاع الوطني) التي قامت بدور كبير

في تأييد عروية الموصل، اصدر سليمان صايغ

مجلة (النجم)، وقد ظهر في صدر صفحتها الاولى

واهتمت المجلة، منيذ صدورها سنة ١٩٢٨ حتى

<mark>توقفها سنة ١٩٥٥، بالدراسات الدينية والثقافية</mark>

والتاريخية. ويعد صايغ من ابرز الكتاب الرواد

الذين اهتموا بالمسرحية التاريخية في العراق،

فمن خلالها حرص على تقديم الوقائع التاريخية

باسلوب قصصى مشوق، ويشير الاستاذ

الدكتور عمر محمد الطالب في بحثه الموسوم:

(سليمان صايع: ادبه الروائي والمسرحي)،

المنشبور في مجلبة ببين النهريب ، العبدد (١٩)،

١٩٧٥، الى أن سليمان صايغ، استخدم التاريخ

لاغراض دينية، تربوية وحرص على جذب

القارئ وتقديم الحقائق باسلوب بسيط خال من

التعقيد، وكان همه الرئيس (نشر فكرة الإصلاح

وقيد جناءت كتاباتية شبيهية بكتابيات الكاتب

المصري جرجي زيدان ١٨٦١ – ١٩١٤، وخاصة

<mark>في رواياته التاريخية التي استهدفت من ورائها</mark>

العمل على احياء وعي العرب لماضيهم المجيد.

الاخلاقي والاجتماعي والتربوي).

انها مجلة شهرية دينية تاريخية اجتماعية.

ويسرنى ان أختم هذا البحث الموجز بكلمة طيبة وصادقة كتبها الامير الهاشمي الحسن بن طلال في كتاب له بعنوان " المسيحية فى العالم العربي "صدر عن المعهد الملكى للدراسات الدينية في عمان سنة ١٩٩٥ . حيث قال " وتبقى الحقيقة ان المسحيين ليسبوا أغراب باي شبكل عن المحيط الاسلامي في بلادهم ، وهو المجتمع الذي اشتركوا واسهموا فى حضارته ومدنيته ماديا ومعنويا منذ اربعة عشر قرناً ومن دون انقطاع حتى اليوم ، وكان اسهامهم بارزا وبارعا طوال هذه المدة وحائزا على ثقة مواطنيهم المسلمين الذين طالما كلفوهم التكلم باسم المجموع في التعامل مع

تبقى المسيرة في طريقها وتسعى دائماً الى خدمة البشرية والعالم اجمع منطلقين من المقولة الانجيلية الرائعة يوم ولد المسيح المجد لله في العلى وعلى الارض السلام

وفي ميدان الطبي مارس رجال الدين

وايطاليا حتى تهيأ المستشفى فيما بعد الكادر الطبي ، ويروي لنا ان الملك فيصل الاول اعجب بنشاط وعطف الراهدات ومعاملتهم الانسانية للمرضى فقدم لهن رضا واسعة كى يشيدوا عليها ديراً لهن وفي بدايات القرن العشرين نجد نخبة لامعة من الاطباء الذين درسو ا في حامعات اوربية وعادوا ليمارسوا مهنتهم في الوطن يذكر منهم الدكتور سليمان غزالة (١٨٥٤-١٩٢٩) الذي درس الطب في فرنسا وعيّن طبيبا في الاستانة ومشرفا على جميع الولايات العراقية سنة ١٩١٢ ، ثم عين طبيبا في مجلس الصحة بين الامم وبعدها استقر في البصرة ومارس مهنته الى جانب ستمراره الكبير ومواهبه في الادب والفن حيث ترك لنا خمسة عشر مؤلفا في مختلف الميادين الفكرية وبرز كذلك الدكتور حنا خياط (ت ١٩٥٩ ) الذي يعد أول وزير صحة عراقي وكان قد طبع سنة ١٩١٤ كتابا يحمل عنوانه " لمحة اختبارية في الحمي والشرقى والاصيل ويكفى ان نتذكر كنيسة

ونحن اذ نفتخر بما قدّمه الاسلاف نتمنى ان

سائيمان الصائغ وقاحة باشطاييا

لقد اهتم سليمان صايع بالتاريخ، وبتاريخ

مدينته الموصل بشلك خاص، لذلك الـف كتابه

القيم (تاريخ الموصل) والذي صدر في ثلاثة

ويذكس المرحوم الدكتور عبد الجيار الجومرد

في كتابه المخطوط (الموصيل والتارييخ منيذ

اقدم العصور حتى اليوم) الورقة: أن الموصل

لم تشهد، منذ ان فرغ المؤرخان العمريان محمد

امين وياسين ولدي خير الله من كتابة مؤلفاتهما

في اواخر القرن التاسع عشر، من اهتم بتدوين

اخبارها حتى مطلع القرن العشرين، عندما

ظهر شليمان صايع). وقد بين صايع اسباب

اهتمامه بتاريخ الموصل قائلًا: وعلى هذا نجد

اليوم تواريخ مسطرة لكل مدينة، اشتهرت

باثارها، واخبار دولها ومشاهير رجالها، الا اننا

لسوء الحظ لم نجد للموصل الخضراء تاريخا

خاصــا بهــا يوقفنا علــي قدميها، وينطــوي على

اخبارها.. على الرغم من ان الاقدمين من فحول

علماء الموصل عنوا بتدوين تاريخها واستيعاب

الطارف والتالد من اخبارها ويضيف الى ذلك

رغبته في خدمة وطنه من خلال التاريخ لمدينته.

وقد خصص صايع الاول من كتابه للتاريخ

السياسي، اما الجزء الثاني فخصصه للتاريخ

الثقافي وكرسس الجبزء الثالث لنفائسس الاثار

والمباني العربيــة – الاسلامية في الجزء الثالث

من كتابه، تحدث كثيرا عن معلم مهم من معالم

مدينة الموصل، وهو (باشطابيا) اي القلعة

الرئيسية، وهي كلمية تركية تتأليف من مقطعين

(باشس اي الرئيسة وطابية اي القلعة). وتقع

باشطابيا شمالي شرق المدينة، وموقعها

داخل اسوار الموصل. وقد اشار صايع الى

ان بعض المصادر ذكرت ان القلعة كانت خارج

الاستوار وهذا غير صحيح فباشن طابية او ما

يسميه هو (الدير الاعلى او دير ما كوربيل)

(يقع داخل الاسوار المندثرة ملاصقا لها بذيل

برجها الاعلى باشطابيا). ونقل صايع عن

المؤرخين والبلدانيين العرب والرحالة الاجانب

انطباعاتهم عن القلعة، فالعمري في كتابه مسالك

الابصار قال ان الدير الاعلى بالموصل يقع في

اعلى جبل مطل على دجلة، دير ، يضرب به المثل

فى رقة الهواء وحسن المستشرق وظهرت تحته

عدة عيوم كبريتية.. والى جانب هذا الدير مشهد

عمر بين الحمق الخزاعي الصحابي. ووصف

المقدسي الديس الاعلى قائلا: والديس الاعلى في

وذكر ابن خلكان عن الحسين بن نصير الحمداني

انيه تيوفي في الموصيل سنية ٩٤٩م ودفين في

المسجد الذي بناه لنفسه في الدير الاعلى، ولا

اثـر اليوم لهذا المسجد. وزار الرحالة البريطاني

(اينسوورث) الموصيل سنة ١٨٣٧ وكتب يقول:

ان الوصل من المدن القليلة التي حفظت اسوارها

من الخراب، ومنها باشطابيا وهي بناية عظيمة.

اما الرحالة البريطاني الاخر (بارج) فكتب عن

زيارته للقلعة سنة ١٨٥٠ دير علايتا اي الدير

الاعلى المخصص بمار (القديسس) كوربيل: يقع

في الشمال الشرقي من مدينة الموصل ملاصقا

تماما لسور المدينة. لقد كان لقلعة باشطابيا دور

مهم في الدفاع عن الموصل ابان حصار نادر شاه

لها سنة ١٧٤٣، وبعد انتهاء الحصار جدد الحاج

-حساين باشا الجليلي ماخرب من القلعة نتيجة

تساقط قنابل الغزاة: وفي يوم الاحتفال بانتهاء

التجديد انشد عبد الجمال حسن قصيدة جاء في

ويذكر صايع ان كنيسة الطاهرة، هي هيكل

في هيكل الدير قم وانظر تر عجبا

من الاشعة كالمصياح مقبوساً

اعلى نقطة من البلدة فوق دجلة.

باحث ومؤرخ <mark>عراقي</mark>

المبرد واشعار الطرماح.

لقد واجهت (القلعة الرئيسة) هذه، الكثير من التخريب ، لعوامل مختلفة، كما الخلت عليها بعض الترميمات، والستاذنا الكبير، شيخ المؤرخين الموصلين سعيد الديوه جي بحث مهم عن اسوار الموصل وعن التخريبات والثر ميمات التبي لحقت بها منذ اول تأسيسها.. و نرى اليوم انها بحاجة في ترميم واصلاح لتظل شاهدة على ان الموصيل عصيية على كل غياز ومعتبد اثيم.. ونامل من المسؤولين الاستجابة لدعوتنا هذه.

ابراهيم خليل

الديس الإعلى، فقد كان هذا الدير يشغل بقعة واسعة الارجاء وفي وسطه هيكله المعروف اليو بكنيسة الطاهرة، وكان الدي<mark>ر الاعلى ملاصقا</mark> للسور على يسار الصاعد الى باشطابيا. ويشير المؤرخون الى ان المامون عندما زار الموصل في طریقه الی الشام حوالی سنه ۸۳۰ م (حل فی الديس الاعلى اقام فيه اياما لطيبه ونزهته) وقد صادف عيد الشعانين، فجلس المامون في موضع منه مشرف على دجل والبساتين ويشاهد من مدخيل الدير والجدير بالذكر العادة الجارية عند اهالي الموصل من المسيحيين، زيارة مذبح الدير الملتصيق بجيدار السيور المطل على بجلية بذيل باشطابيا وايقاد الشموع امامه، ويختم سليمان صايغ حديثه عن باشطابيا قائلاً ان الدير الاعلى ضم مدرسة عرفت بمدرسة ام الفضائل، وكانت اشبه بجامعة لمختلف العلوم المزدهرة ايام الدولية العربية الإسلاميية في العصر العباسي، من ادات ولغة وفلسفة وطب. وقد شهد بشهرة المدرسة ابو عثمان الخالدي الموصلي بقصيدة استذكر فيها دور الرهبان في استلهام حكمة وطب ابقراط ولحن اسحق الموصلي ونحو

من كتاب (شخصيات مو<mark>صلية) للدكتور</mark>

99

لعدد (2492)

السنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012



قادة الحركة الوطنية في الموصل من اليمين: ايوب العبد الواحد، سعيد الحاج ثابت، جميل المدفعي، ابراهيم عطار باشي، سليمان الصائغ

## الريادة في المسرح العراقي

(وكانت مكتوبة في فترات متقاربة) عتدر العديد ممن درسوا المسرح العراقي

مرحلة مبكرة. يمكن ان نتبين ابرزها فيما

المسحين انصرفوا منذ مرحلة مبكرة الي كتابة المسرحية واحسب ان ذلك لم يكن ياتي اليهم بسهولة لولا انهم جميعا كانوا يملكون ان يقرأوا لغة اجنبية فمن المعلوم ان المدارس التي دروسوا فيها في مرحلة اعدادهم ليصبحوا كهنة كانت تدرس اللغة الفرنسية لعدة سنوات وعلى كل هذا الذين تخرجوا في هذه المدارس كانوا يملكون اذا ارادوا الاطلاع على الادب الفرنسي بحدود

مسرحية (هوراس) لكورنيه..

وما من شبك في ان تمكن الصبائغ في

الفرنسية التي تعلمها في مدرسة الكهنوت

بل راح يتعلم اللغة الانكليزية لوحده وفي البناء والحوار بل حتى في فهم بعض متطلبات الاخراج التي ينبغى للكاتب

يضاف الى ذلك ان سلامان الصائغ برهن في السنوات نفسها على تمكن نسبي من الفن الروائي حين قدم عام ١٩٣٤ روايته الطويلة التى اسماها يزداندوخت وهي دراسته عدر اعماله المسرحية مسرحية رواية تاريخية دينية عاطفية حضت بشهرة واسعه في الاوساط المسيحية وواضح ان هذا النشاط وفي حقبة محدودة محتسب

اخرى هي ان الصائغ طبع كل ماكتبه من مسرحيات مستفيدا من مطبعة الطائفة التى كانت تحت ادارته و بهذا لم تنحصر اعماله المسرحية في حدود المسرح بل تعدته الي مايمكن ان نسميه المسلرح المقروء وقد كان لذلك تأثير على على الثقافة المسرحية عامة

بان يكمل الصورة الاولية التي اردناها

بروح المسرحيه وابعادها ثم بطبيعة دوره وعلى هذا فلن يكن يرى صوابا صوابا ان يحدد المخرج للمثل طبيعته في النطق والايماء بل ان يترك له وقد فهم دوره ان يحاول الوصول بنفسه ووفق طبيعته الى لاداء الامثار كان يهتم بضبط حركة الممثلين على المسرح ان تكون متوازنة ومضبوطة وماكان ليسمح ضمن ذلك ان يولى المثل

عن المكياج.

ظهره للجمهور ولا ان يتجمع الممثلون في جهة من المسرح لتبقى الجهة الاخلري فارغة ولا أن يثبت الممثل في مكانه وهو يـؤدي دوره بل ان يتحرك وفق خطة تنسحم مع انفعالاته بطريقة مدروسة.

وقد كان يهتم في تحديد المواقف التي ينبغي لها شي من التاثير الموسيقي او اللوني واذا لم تكن الموسيقي المسجلة متوفرة فقد كان يعمد الى تكليف احد عازفي الكمان يتقديم مقطوعة مناسدة في الموقف المعين.

وكان عدا هذا يلجا الى تقديم الممثلين

واحدا واحدا بحيث يظهر كل منهم مقدما دورا صغير من دوره ويعلن من خلف الستارة اسم الممثل ودوره في المسرحية . اقدم مسرحيات الصائغ المعلروفة واسمها ( مشاهد الفضيلة رو اية ادبية تمثيلية ذات خمسة فصول) اما في الغلاف الداخلي فمعنونة على تشمل حادثة يوسف ابن (كذا) ابن يعقوب ابى الاسباط مع اخوته ثم بيعه إلى المديانين وحوادث في مصر مع فوطيفار قائد الجيش المصري وتفسيره الاحلام وارتفاع شأنه والمسرحية مطبوعة في المطبعة الكلدانية في الموصيل سنه ١٩٣١ وتحت عنوان كلمة المؤلف بقدم الصائغ ملاحظة ننقلها نصا لاهميتها ( الي هواة التمثيل نزف هذه الماساة الكتابية التمثيلية الاخلاقية راجيا ان يغضوا النظر عما يصادفونه فيها من هفوة او تقصير فقد كتيناها في ايام قليلة مماسمحت لنا به الاشغال اجابة لاقتراح فئة من الشبان الراغبين بالتمثيل وننزولا عند رغبتهم قدمناها للطبع من غير ان يكون لدينا متسع من الوقت لاعادة النظر فيها ولم نصدرها بمقدمة تشتمل على خلاصة الماساة لشيوع هذه الحادثة الكتابية بين طبقات الناس نوازعها ازمة تثير الاهتمام وتمد الاحداث فنؤمل ان يقبل الشيان الراغيين في هذا الفن على امثال هذه الروايات التي تفيد

> لاخلاق بمضامينها وعيرها والسلام. وتعكس هذه الملاحظة حملة من القضايا التى يفيد منها دارس تلك الحقبة في مجال المسرح فهى تتضمن اشارة الى وجود شباب يهتمون بالفن المسرحي يسميهم المؤلف (هواة التمثيل) ذو علاقة بكتاب المسرح يناشدونهم نصوصا يؤدونها بل ان المؤلف نزولا عند رغبتهم يقدم نص مسرحيته للمطبعة وثمة عدا هذا نقاد يتوجه البهم المؤلف بالاعتذا عما يجدونه في النص من ماخذ تسبب فيه العجلة وثمة اشارة الى تقليد مسرحي لعله كان شائعا يقتضى المؤلف ان يقدم لمسرحيته بخلاصة تناقش المأساة وتقدمها للجمهور وللمثلين على

على عحل خلال ايام قليلة. ويلفت الانتباه في غلاف المسرحية الي ان المؤلف يطلق عليها اسم رواية بما بحث التساؤل عن الوقت الذي اشاع فيه اصطلاح المسرحية وعما اذا كانت التسمية

حد سواء وتفيد هذه الملاحظة اخيرا في

حقيقة ان مسرحية مشاهد الفضيلة كتبت

لم تكن شائعة في الثلاثينات. تعتمد مسرحية مشاهد الفضيلة اما في اشرافه عن الاخراج فكان يرى يوسف بن يعقوب كما وردت في العهد على عكس ماكان يذهب البه السيد يعقوب وسام على المخرج ان يجعل الممثل متشسعا القديم اننا نتابع في المسرحية السياق نفسه والاحداث نفسها بل اننا لنتابع الاشخاص انفسهم فهناك يعقوب واولاده اضافة الى ثلاثة من تجار مدين اما في مصر فثمة قرعون و فوطيفار وامراته زليخة ورئيس السقاة ورئيس الخبازين وهم شخصيات وردت في العهد القديم

واضاف المؤلف الى هذا كله اثنين من رجال البلاط واربعة من رجال بلاط فوطيفار ورئيس الحكماء وكبير السحرة وجنديا ثم اخبرا الوكيل القد وجد الحدث الوارد في العهد الجديد كافيا فالتزم به ووجد اولاد يعقوب اكثر عددا مماتحملته المسرحية فابقى منهم من وجدهم اكثر حيوية اما في مصر فقد اضاف مايقتضيه الحدث المسرحى ونحن لايمكن ان نتصور حاجة للتلاعب في الحدث مادام وافيا ولا في

بذكر المؤلف في الصيفحة الاولى عن اختراع شخصيات لامكان لها في السناء. المسرحية الزياء مأساة تمثيلية تاريخية تلى مسرحية مشاهد الفضيلة مسرحية ذات خمسة فصول ويردف بذلك قوله جرى الزباء وهي مطبوعة عام ١٩٣٣ وسنعرض لها بالتفصيل بعد قليل ثم مسرحية الامير تمثيل هذه الرواية على مسرح مدرسة الحمداني المطبوعة ١٩٣٧

> وقد استقى الصائغ احداث هذه المسرحية من تاريخ الموصل في القرن الرابع الهجري وما من شك في ان لكتابته لتاريخ هذه المدينه ولكونه موصليا اثرا في اختيار هذه المادة التاريخية (انها تدور حول المشكلات التي كان يعانيها ناصر الدولة مؤسس الدولة الحمدانية في الموصل والحزيرة وحلب بعد وفاة اخبه سنف الدولة وتعرض الحمدانين في الموصل للمؤامرات والدسائس التي دبرها ابن رائق لحساب االبويهين في بغداد بالتعاون مع حند الديلم ثم نزاع ابناء ناصر الدولة عندما هلرم واضعفته متاعب الشيخوخة. وتقع المسرحية في ثلاثة فصول وقد ساعد تعدد هذ المشاهد وتنوعها الى بث الحركة والحيوية فتوالت الاحسداث وتعددت ازمنة حدوثها واماكنها وارتبطت بعضها باتقان واضبح وقد ادخل عليها المؤلف بعض المشباهد الشانوية دون الابتعاد عن الموضوع الاساسى وادخل الفكاهة الخفيفة في بعض المشاهد وقد اجاد المؤلف تصوير الشخصيات فكان من الطبيعي ان يولد احتكاك هذه الشخصيات واصطدام

بالحيوية والنشاط. ويذهب الدكتور عمر الطالب الى اعتبار مسرحية الامير الحمداني افضل مسرحيات الصائغ ويرى انها تمتاز بالتركيز على الاحداث والشخصيات كما تمتاز بخفة

واحسب ان مسرحية الحمداني يمكن ان تعيد الى ذهن القارئ مسرحية الملك لير لشكسبير فما عناه الملك لير من تامر بناته على الحكم يشبه الى حد ما معناة الناصر الحمداني ممايدفع الى التساؤل ان كان الصائغ قد اطلع على مسرحيات شكسبير! انقطع الصائغ بعد الامير الحمداني عن كتابته المسرحية حتى عام ١٩٥٢ فكتب مسرحية يمانة نينوى التي تجرى حوادثها في نينوي ايضا الموصل.

في بلاد اشور لقد اغتصب قائد الحبوش فولوك شميراما من مربيها سيماس وقتل خطيبها خليا ثم انقذت شميراما جيوش نىنىپ الملك فاحبها وتزوجها واخلص لها ولكن احد حواشيه من المجوس نجح في

تدبير مؤامرة اوهم فيها الملكة ان زوجها المدرسية المذكورة ثم تمثيلها في بغداد بخونها فدست له السم ثم قبل أن بموت وطلبت مؤخرا للتمثيل في الشام تنكشف المؤ امرة حيث لامحال لتلافي ماوقع فتتناول شميراما السم ايضا وتموت مع زوجها كان يمكن ان تقدم مسرحية يمامة نينوى فرصة كبيرة لدارس مسرحية الصائغ لو امكن البت في صحة انه الفها ولم يعمد الى اعدادها باعتماد كبير على رواية او مايشبه ذلك والى ان يتم جلاء ذلك تكتفى بالإشارة الى الفرق بن ادارة

الحوار والبناء بل حتى الى الجراءة في

رصف المشاهد وتنويعها هذا الفرق الذي

نتج دون شك عن خبرة لابد توفرت للمؤلف

بعد عشرين عاما من تاليفه لمسرحية الامير

ساتفرغ في هذا القسم من من البحث عن

الحديث عن مسرحية الزباء لاننى على

خلاف ماذهب البه الدكتور الطالب اعتقد

انها اكثر مسرحيات الصائغ تكاملا على

الحمداني .

مختلف الاصعده.

في الاراء حبول البزياء تاريخيا ثمة مارواه مؤرخو العرب القدماء ومايستقيه المختصون العصريون من اثار تدمر ومن المؤلفين القدماء واليونان والرومان ويشير بعد هذا الى التناقض بين الرو ايتين وينص قائلا انه سيورد الاراء المتضاربة في هذا الموضوع حتى يتبين لمن اراد اقصاء الشقين المخالفين ان روايات المؤرخين العرب في مملكة تدمر الشهيرة ليست اسطورات او اقاصيص فقد لعب الخيال فيها دورا هاما وقد اثرنا اختيار الاراء العربية اساسا لروايتنا التمثيلية رغية لوقائعها الغريبة

ويضيف وها اننا نلخصها للفارئ الكريم

ثم نجتزى بايراد اراء المحققين المحدثين

ضنا بالحقيقة التاريخية من التشويه

يخبرنا الصائغ منذ البدء أن هناك تضاربا

لقد اختار المؤلف الاراء العربية اساسا لمسرحيته غير ابه بما يراه حقيقة تاريخية بل منساقا وراء وقائع الرواية العربية الغريبة وهذا يعنى انه انجاز من التاريخ الى الفن ودون ان يفرط بالتاريخ وقد حرص على تقديم الرواية العربية ومايراه

من وصفهم بالمحققين المحدثين. ولاتعنينا هذه المناقشة للروايتين يقدر مايهمنا التركيز على الرواية العربية التي اختارها الصائغ لكى نتبين بها ماستهوى

وملخص الرواية العربية كما اختارها الصائغ في المقدمة ان جذيمة الابرش الذي كان بملك في أرض العراق حارب عمرو بن ظرب الذي كان ملكا على الحزيرة واعمال الفرات ومشارف الشام وقد انتصر جذيمة

اما جماعة الاخير فما لبثوا ان لموا شعهم

الملك بحب الملكة لكن الملكة تسعي الى قتال

الملك الذي يحبها انتقاما منه لانه قتل اباه في الحرب وهي تتوسل حب الملك النها لتستدرجه اليها وتقتله فهو غدر استخدم الحب وسيلة وبهذا فهو يقتضى عقابا ه انتقاما بمستواه

لاتزيد من حدة الصراع في الحدث المسرحي حسب بل تتعدى ذلك بان توسع من افاقه متعادل من الملك والملكة- ولم يجعل الحب من طرف و احد جذيمة يحب الزباء بل جعل يحكم العرف السائد والتقاليد الى الثأر لابيها من حبيبها لو اكتمل ذلك الافتراض اذن لاتخذ الحدث المسرحي في مسرحية

واذ وجد الصائغ في الرواية العربية مادة غنية وحدثا مسرحيا متميزا غريبا فقد قدم

الشخصية الرئيسية الزباء التي



(المطران سليمان الصائغ) و احدا من الرواد البارزين في كتابة المسرحية العراقية. وقد لعبت عوامل عديدة فى دفع الصائغ الى الكتابة المسرحية والاجادة فيها خلال

فلقد شبهدت مدينة الموصيل (التي ولد الصائغ ومات فيها) منذمطلع هذا القرن نشاطاً مسرحياً متصاعداً تحت تأثير دوافع مختلفة ولقد كانت الطوائف المسيحية ربما سسب احتكاكها بالرهبان الدومينيكان الذين اسسوا لهم ادية في الموصل قد حرب على تقليد تقديم المسرحيات لغرض الافادة من ريعها في الاعمال الخيرية وبديهي ان تتسم الاعمال المسرحية التي التي كانت تقدمها هذه الطوائف يسمة دينية اخلاقية فهى لذلك تنسحم مع الإهداف العامة التي تنشدها هذه الطوائف ويتوخاها رجال الدين ولم يخل هذا النشاط الذي نهضت به الطوائف المسيحية من تنافس كان اثره ايجابياً على تطور المسرح.

وهذا يفسر لنا السر في ان العديد من كتاب المسرح الاوائل والمترجمين له في مدينة الموصل كانوا رجال دين او ممن هم

قريبون من هذا المحيط. وما من شك في ان الصائغ حين كتب مسرحياته كان واقعاً تحت تأثير هذه لظروف التي اشريا البها فضلا عن الحافر الذاتى الذى كان يتجلى فى حرص الصائغ على ان يكون وجها ثقافيا لامعا..يدلل على ذلك تنوع اهتماماته الثقافية يصرف النظر عن كونه رجل دين واهتمامه الواضح في النشر والتاليف (وسترد صورة ذلك بعدئذ) وواضح انه في مجرى التنافس على تقديم على تقديم المسرحيات لاغراض خيرية ولاحساسه بحاجة الطائفة الى نصوص

مديدة عمد الى كتابة هذه المسرحيات

ذكرنا انفأ أن عددا من رحال الدين

ماهو متيسر في تلك السنوات. وواضح أن الصائغ تعلم الفرنسية وهو في المدارس الكهنوتية ومن المؤكد انه تابع القراءة فيها ففي مكتبته مئات الكتب الفرنسية تتوزع بين اللاهوت والتاريخ والإدب وقد ترجم عن الفرنسية للمحلة التى كان يتابعها التى كان يصدرها خلال تلك الحقبة (مجلة النجم ) كما ترجم

وتدلل ترجمته لمسرحية (هوراس) على مكن من هذه اللغة يمكن للدارس استجلاء ذلك من خلال مقارنة المسرحية المترجمة بترجمات سواه للمسرحية نفسها .

اللغة العربية ساعده كثيرا على الترجمة

واحسب ان كورنيه كان المسرحي المفضل لدى الصبائغ ان في مكتبته مجموعة مسرحيات كورنيه واذكر انه كان بين اوراقه اكثر من مسرحية مترجمة لكورنيه بقیت دون ان تطبع او تمثل اذکر منها

مسرحية (السيد) لقد كانت معرفة الصائغ باللغة الفرنسية عاملا مهما في اهتمامه بالمسرح وفي تحديد تحديد ثقافته ثقافته المسرحية فاذا اضفنا الى ذلك ان الصائغ لم يكتفى باللغة

ادركنا ان معرفته للغتين فضلا عن اتقانه اللغة الكلدانية القديمة وترجمته عنها كان عاملا مهما في تجربته المسرحية ان مجرد اطلاعه على نماذج من المسرح الفرنسي في تلك الحقبة المبكرة كان كفيلا بان يتبيح له فهما اوسع للمسرح ومتطلباته وبعمق عدا ذلك من حسه المسرحي في انتفاء الحدس

للصائغ بما يعكسه من تاثيرات متبادلة في

العمل الادبي والتجربة الفنية دع عنك انه

عالج الشعر وترك بين اوراقه قصائد عديدة

يمكن ان تزيد من فهم الدارس لادبه عامة

ينبغي ان نشير بعد هذا الى ان الصائغ كان

الحدث الاكبر دلالة والاوفر مبرهنا على

ارهاف مزدوج للتاريخ والمسرح احسبه

لم يتوفر لسواه من معاصريه في الموصل

او في العراق خلال تلك الحقبة ان الباحث

لايملك الا ان يعجب لقدرة الصائغ على

ولمسررحياته بشكل خاص ..

ليكشف ذلك وهو يقارن بين لغة الصائغ في المسرحية ولغته في الاغراض الاخرى حيث تتكيف لغته المسرحية لمتطلبات الحوار بشكل ملحوظ وتغدو اكثر بساطة ولغة الصائغ متطورة يتجلى ذلك من

بعد اخرى حتى لنجدها في احسن صورها في مسرحيته المخطوطة شميراما ١٩٥٢ وترجمته لمسرحية هوراس ١٩٤٥ ويزيد من تأثير هذا كله أن الصبائغ مارس الخطابة طوال حياته في مجاله الديني فقد كان يعتبر من ابرز الخطباء المسيحيين اداء ولغة ومضموناً وما من شك في انه أذ افاد من خبرته المسرحية في الخطابه فقد افاد بالقدر نفسه من خبرته المسرحية في

مؤرخاً بل لعله لم يعرف اديبا ومسرحيا الخطابة للكتابة المسلرحية والاخراج ذلك بقدر مااشتهر كمؤرخ ولعل ولعه بالتاريخ ان خطاباته غالبا ماتاخذ طابع المنلوج وانصرافه الده هو الذي طبع اعماله الأدبية او الحوار وكان ذلك يعنى انه كان ملزما بالطابع التاريخي وهو الذي دفعه الى ان بان يؤدي ذلك بما يقربه من صعبد الإداء يستقى اعماله الروائية والمسرحية من مسرحية شمير اما المسرحي وكان اداؤه لذلك مؤثرا بحيث التاريخ العربي عامة والعراقي بوجه فى هوراس حدد الصائغ شكل الديكورشرفة خاص و التاريخ مادة غنية وحد فيه يعرف الذين سمعوه انه كان يستدر الدموع الصائغ مصدرا ثراً وحاول ان ينتقى منها

ويقودنا هذا الى مزية اخرى ناجمة عما سبق تتمثل في ان الصائغ كان يخرج مسرحياته بنفسه (وكان عدا هذا يصمم الملابس والديكور) وقد اعطاه ذلك كمؤلف مزايا المخرج في الوقت الذي اعطاه ذلك

تطويع الحدث التاريخي للحدث الفني وهو یقرا مثلا روایه(یزداندخت) ویری مابناه المؤلف حدث تاريخي مفتضب حشد له شخصيات ومكانا تاريخيا وربطه عبر علاقات وحدث روائي متسع الاطراف .. وقد زاد من قدرة الصبائغ على كتابة العمل الفنى لغة سهلة صافية تطاوعه في مختلف الاغراض وتستجيب له بما يناسب الموضوع سواء في المسرح ام الرواية ام البحث التاريخي ان المتامل في اسلوبه

اكثر تفاعلا مع المحيط لفهم العوامل التي صاغت نتاجه. الاخراج الى السيد يعقوب رسام.

بسبب ان مشاغله لم تكن تسمح له كما فى السابق للتفرغ للاخراج ولكنه مع هذا يشبرف على عمل السند يعقوب ويقدم ملاحظاته كما فعل الشي نفسه لدى اخراج

ى قصر نبيل رومانى تطل على بساتين روما ويلوح فيها من بعيد البانثيون ثم على حافة الشرفة تمثالان احدهما ل جوبيتر والاضر لفينوس وتتوزع في المسرحية صمم الملايس و أعطى ملاحظات للمسؤول

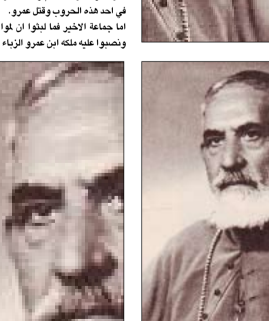
كمؤلف وهذا يعنى انه حين كان يمارس الكتابة للمسرح كان في الوقت ذاته يتعامل مع مادته وهو يراها مخرجة ويقدر مزاياها ويكيفها وفق فهمها للاخراج وليس وفق همه للكتابة ومعروف انه مؤلف يمارس الاخراج كمبدأ هو اكثر توفيقاً في كتابة المسرحية ممن لا يلم بمتطلبات الاخراج وهذا في رأيي يفسر لنا السبب الذي جعل

من مسرحياته اكثر مطاوعة للاخراج . وفي ختام هذا يجدر بنا ان نشير الى قضية

وعلى المؤلف ايضا اذ شباع اعماله وحعلها وقبل ان ننتقل الى جانب اخر فى دراستنا لعمل الصائغ المسرحي سيكون مفيدا ان نتوقف عند الصائغ مخرجا فان ذلك كفيل

لقد اتیح لی ان اشبهد اخراج مسرحیة هوراس ١٩٤٥ كان الصائغ قد اوكل مهمة

بطلا هذه المسرحية شميراما والملك نينيب



ويذكر الصائغ نقلا عن المصادر العربية الشمعون الصفا بالموصل لفائدة بناية ماجاء في وصف الزباء بان العرب لم يروا في نساء عصرها احمل منها ولا اقوى

حزما واكمل عقلا وهي عدا ذلك كانت ثم يقدم معد ذلك للمسرحية مقدمة تاريخية بتولا وترغب في الوقائع والحروب ونقود تستوعب سبع صفحات ولابد لمن يريد ان يدرس مسرح الصائغ ان يتوقف عندها واذ يستقر الامر للزباء ويقوى حبشها لىتامل كىف يتعامل المؤلف مع التاريخ لدى تروح تستعد للاخذ بثار ابيها وحبن يعز كتابة مسرحياته ماذا ينتقى ؟ ولماذا؟ وكيف يتعامل مع الشخصيات التاريخية ماذا يطرح منها ماذا يضيف البها كيف يخرجها من اطارها التاريخي وكيف يربطها بالعصر ليعيد اليها حيويتها

عليها ذلك تفكر بان تاخذ عدوها بالحيلة فتستدرجه البها فباتبها رغم نصح وزيره قصير بالا يستجيب لها وحين تتمكن منه تقتله بعد موت جذيمه يخلف ابن اخته عمرو الذي راح بدوره بالانتقام لخاله مستعينا بدهاء قصير وزير جذيمة فبتدبر الاثنان وسيلة لذلك بان يذهب قصير الى الزباء مدعيا بان عمرو تخلى عنه واذاه

العدد (2492)

السنة التاسعة

الخميس (23)

أيار 2012

فتقتنع الزياء بعد تريد يصدق قصير، واذ تأتمنه، يعمد قصير الى حيلة يستطيع من خلالها ان يأتي بعمرو مع رجاله ويدخلهم الى قصر الزباء التي ما ان تشعر بفشلها حتى تشرب السم، مؤثرة ان تموت بيدها لابيد عدوها...

تلك هي الخطوط الاستاسيية للرواية العربية... مع تفضيلات اخرى افاد منها الصائغ في بنائه المسرحي، من ذلك ((النفق)) الذي تقول الرواية العربية ان الزباء اعدتهة وربطت به حصنيها المتقابلين يلي الفرات..

فما الذي استهوى الصائغ في هذه الرواية؟ وكيف تعامل معها . مادة الرواية العربية ، كما يرى ذلك واضحاً في ما قدمنا، تتضمن حدثا مسرحياً غنياً. أنها تذكرنا بالمادة المسرحية التي بني عليها كثير من المسرحيين تراجيديتهم.. وبشكل واضح، الحكايات التي اعتمدها شكسس لكتابة

هملت و ماكنث و يو لنو س قنصر . ثمة صراع يجري بين قطبين ملكيين يحركه الثار والانتقام، وتتحرك له مملكتان بكل طاقتهما ..وتدبر من اجله المكائد وتعقد المواثيق ويسفك الدم ولن يهدأ الصراع الا

وقد اودى بالقطبين الملكيين ويزداد هذا الصراع حدة حين يعمد المؤلف تحت تاثير وعيه المسرحي الى افتراض علاقة حب بن القطيين العدويين جذيمة

ان هذا الافتراض يكسب المادة المسرحية بعدا انسانيا ويعمق من طاقة الحدث على التفاعل ويزيد حدة وارهافا

بحب الزياء

و اوضح ان قضدة الحب المضافة الى الحدث واحسب مثلا ان الصائغ لو افترض حبا ايضا الزباء تحب جذيمة ولكنها مدفوعة الزباء وجها اخر اكثر تاثيراً

له هذا الحدث في الوقت نفسه شخصيات ذات فرادة مسرحية ايضا

سنة التاسعة لخميس (23) يار 2012

سمها على المسرحية ايضا انها تقدم لنا ملكة وملكة حميلة ايضا لم ير في نساء عصرها اجمل منها وملكة قوية لا اقوى حزما ولا اكمل عقلا ترغب في الوقائع والحروب وتقود الجيوش

ليس هذا فحسب بل هي الملكة الحميلة القوية الحازمة العاقلة ماتزال بتولا ولفهم شخصية الزياء من خيلال هذه المعطدات الاساسيدة لايد من أن نضع مامها اسئلة تتعلق بطموحها واحلامها و ماتنطوى عليه في اعماقها كملكة و كامر اة وامرأة لم تتزوج ثم وامرأة محبوبة ثم تسعى الى الثأر بل الى قتل من احبها ان نفهم سعيها الى الحصول على ماارادته

و نفهم اعماقها بعد أن حصلت على ماأر أدت و اصبحت عرضة للعقاب هل أراحها ذلك؟ هل احزيها؟ هل اقلقها؟

و سعت الده

اما احست ندما لقتلها ملكا احبها ؟ هل كان في قتلها لهذا الملك المحب طموحا سياسي رغبة في التخلص من سلطة قوية طمع لسطرة على ملكة؟ Stialic

الم يخطر ببالها ان تبادله الحب؟ او تكون علله، الاقل شريكة له فتجمع دولته وقوتها الى قوته؟ ناسية في ذلك ثأرها في سبيل

واين هذه الملكة العذراء في الرجال من اين الرجال منها ؟

ن شخصية كهذه في ابعادها النفسية والتاريخية والفنية لابد تذكرنا بكل الشخصيات النسائية في التاريخ والفن كليوبطرا ،بسيراميس، ببلقيس الخ... وازاء شخصية الزباء وفي مواجهتها شخصيتان بل ريما ثلاث شخصيات الملك حذيمة ووزيره قصيل ووريثه عمرو ...

ثلاث رحال امام امراءة ... ولكل منهم ملامحه ودوره بل انه دور متكامل فكل منهم مستمر ومتكامل في الاخر حتى ولكأنهم في مجموعهم يشكلون شخصية واحدة توازن الزباء ..

جذيمة ملك قوي حكيم وشجاع شاد دولته واحل بها الرفاء ولكنه مع ملكه وقوته محلروم من الاولاد

وتعويضا عن هذا الحرمان سلا الملك بأبن اخته عمرو ووضع فيه امله بأن جعله

ومعادله لهذا الملك وقوته وشحاعته ومن ثم حرمانه يقع جذيمة في حب امراءة ملكة قوية ومنافسه تنطوى على رغبة في الثأر منها لانه قتل المها في احدى المعارك

و أن عليه في هذا الحب أن يتحاون رغية حبيبته في هُذا الثأر بأن يقنعها بقبول حبه وتوفير دمه ويكن في ذلك احتماع مملكتين وزيادة قوتهما ورفاههما وهو حافز معقول اكثر عدلا ومنطقا من حافز الثار او حافز الحب وكلاهما قد يكون اكثر اغراءً.. وينبغى ازاء ذلك ونحن ندرس شخصية

جذيمة ان نفهم الوضع النفسى الذي يعيشه ملك توفر له ماينبغي ان يتوفر لحاكم عظيم ولكنه محروم من الاولاد ومن الحب ين مكان الحب من ملك كهذا؟

يهما اقدر على اسيعات سلوكه ؟عقله ام

ولماذا يختار ملك مثله حبيبته الزباء وليس

ولماذا يختار سوى الزباء ومن مثلها؟ ولماذا هي وهي عدو وطالبة ثأر ؟ بماذا يملك ان يغطي رغبته في الثأر .. بالصدق ام الحيلة؛ بالضعف ام بالقوة؛ ايضعف الملك ان يكون عاشقا ام يقويه ؟ وبالتالي ما يعنيه حب ملك مثله داخل هذا الحدث؟

سينفاد جذيمه الى حبه لانه بحاجة الى سبيل الثار الى سيده ولايتورع الى جدع على قصير وهو يسعى بالغدر ايضا هذا الحب فهو يعادل كل ملكه وجبروته ومن دون هذا الحب اليأس والنحس ذلك عند وزير عربي ويذهب الى الزباء راكبا قدره وان غريمته او حبيبته لتفهم ذلك فيه فتقوده عن طريق ذلك الحب الى مصيره

> ويفهم هذا الحب وريثه ووزيره لكن ذلك الحبِ لايمكن ان يغير من الحب حتى يغدو مصطرا فلقد حسم الملك الأمر واختار ان يراهن بين الحب و الموت و أذ ينتهي حذيمه ويقتل الملك يكون الدور لوزيره قصير ان قصير هو الوزير الثاني لجذيمة بل لعل قصير هو الشخصية الرئيسية بعد الزباء فهو يشغا مساحة من الحدث ومن المكان والزمان فيه..

وقصير الوزير يشغل منصبه تماما انه المخطط والمنفذ وهو الناصبح والحكيم بفعل ذلك بوعي واخلاص ووفاء ولو کان لرأی قصیر ان یسود دائما اذن لما

اتاح للزباء ان تتمكن من غريمها فقصير يعمل بوحى ذكائه وخبرته ووفائه انه عقل حذيمه حين سيطر عليه الحب هو عقل عمرو حين سعى الى الانتقام ..واذ فشل في تجنيب ملكه الموت فهو لم يفشل ان يقود الزباء الى الموت وباصرار وحزم حتى اننا نتسال ترى ماذا لو لم يكن جذيمه وزير كقصير وماذا لو لم يكن الى جانب عمرو وهو يسعى الى الانتقام بل ماذا لو لم يكن قصير وظل عمرو بايدي مختطفيه من اللصوص .

بطريفة كاهنة الزباء لقد قدمها لنا في ان قصير في واقع الحدث هو المعادل الحقيقي للزياء لقد كان كفواً لهذا ونداً. وهي ملكة وهو وزير واننا حين نريد ان ندرك فيه انها كانت ذات يوم مرضعه لعمرو تتس موقعه لانملك الا ان نقارنه بوزير كما ندرك انها ليست راضية عن فكرة الزباء الزباء ابن هوثر فنرى الفرق بين وزير عظيم ووزير لملكة عظيمة لاتكاد تدس له حين قتلت حذيمة غدرا باسم الحب .. و هكذا فهي شخصية ذات علاقات مسرحية شخصية فهو ليس اكثر من وزير عادي لاتمدره مسحة من قوة أو عظمه .

متشابكة تنطوي على عمق وتحتمل صراعا وبذلك تزيد من حدة الصراع العام وقصير الوزير فوق ذلك انسان مستعد للتضحية في سبيل مايريد انه يركب ان طريفة موزعة بين وفائها لعمرو الذي ارضعته وبين ووفائها لجذيمة الذي رعاها المخاطر يبحث عن عمرو حين اختطفه للصوص حتى يجده وهو يصحب جذيمة حين كان في قصره ويين وفائها لواحيها باعتبارها كاهنة الزباء الى الزباء رغم انه واثق ان مكيدة تنتظره هو وسيده لها ويصدق ظنه ويكاد يلقى

وهبو موزعة بين سخطها على مافعلته حتفه لولا ان يفر من الطوق ويقطع الطريق لايمكن ان يمر دون عقاب وبين سخطها ويقطع الطريق الى بلده هاربا وهو في

شخصية لها وزنها في المسرحية ممثلة

قصر الزباء تتطلع لسيدتها الغيب وتحاول

الدفاع عنها ضد المتامرين عليها في وقت

انفه وماذاك بامر هين عند العربي او مخاطر حديدة في سبيل الانتقام .. حتى يبدو لنا انه لولا قصير لما اتاح لعمرو وحده ان يخطط و ينفذ الانتقام.

وقصير حكيم بعيد النظر حتى ان ملاحظاته التي كان يسوقها عن الاحداث اخذت مجال المثل او الحكمة من بعده (لامر ما جدع قصس انفه) (لايطاع لقصير رأي) الخ .. اما شخصية عمرو فتبدو ضعيفه قياسا بالشخصيات الاخرى انه يبدو ضعيف

الحيله قد وضع اعتماده على خاله ومن بعده على قصير ومن ردود فعله ازاء الاحداث لاتتسم بالنضبح بل هي انفعال لا اثر للتجربة وذلك مبرر بسبب صغر سنه ونقص تجربته قياسا الى خاله الملك والى وزيره ونحن نراه مترددا في اللحظة الاخدة امام الزياء يحيث ضيع على نفسه فرصة قتلها فماتت وهي تتجرع السم مرددة قولتها المشهورة بيدي لا بيد عمرو! المسرحية تنقسم الى قسمين اساسيين.

واذ تقدم المسرحية عمرو على هذا الشكل فهي في الواقع لاتضعف العمل المسرحي يل تزيده قوة ثمة في الشخصيات تمايز ضروري لانه تمايز الحياة بين شخصيات قوية وشخصيبات اقبال قيوة ثبويين شخصيات قوية يصيبها الضعف واخرى ضعيفة تستمد قو تها من الحدث... وقد اضباف الصبائغ لهذه الشخصيات

لدعوتها في الزواج رغم تحذير قصير. اما في الفصيل الثالث: فنستقبل فيه

الحدث المسرحي.

ه المكان و الحدث .

الفصل الاول نتابع قبول الزباء للجوء

سيدتها وادراكها بان الغدر الذي ارتكبته ولا يمكن فهم هذا التقسيم في البناء الا من خلال فهم الاسلوب الذي تسلسل فيه

في الفصيل الأول البذي يبصري كله في مغارة اللصوص ، يقدم المؤلف بحذف كل المعلومات والتمهيدات للحدث المسرحي المقيل. بل اننا لنكاد من خلاله نتع ف على اهم شخصيات المسرحية، اما الحدث الهام فيه فهو تحرير عمرو من ايدى اللصوص .

في الفصل الثاني: نتعرف الى جذيمة ونتعرف على علاقته بالزباء وتلسته

خبر مقتل جذيمة.. وتصميم قصير على الانتقام وبذلك ينتهى القسم الاول من

القسم الثاني مستقل ايضا في الزمان

انه جميعه يجري في قصر الزباء وينتهي بموت الزباء وهو يتضمن فصلين في

قصير واعتمادها عليه. اما فبي الفصل الثاني ، فنتابع اكتمال حلقات المؤامرة ودخول عمرو الى القصر ثم المواجهة بين الزياء وعمرو حتى تناولها

المسرحية وكما نرى شخصية ذات ثقل واللصوص صبراع بين جماعة عمرو مسرحي ووضوح نفسي واجتماعي واقع و اللصوص. الفصل الثاني: صراع حديمة أزاء مشاكله: تحت تاثير ثقل و علاقات من فعل متشابك حرمانه من البنين .. فقده لعمرو .. حيه لزياء فقدانه لصنمه وقد قدم الصائغ الى حانب الشخصيات صراع جذيمة ازاء دعوة الزياء صراعه ل ئىسىة هذه شخصيات ثانوية لاتخلو ازاء تحذير قصير. من ملامح معمقة يستدعيها الحيدث أه الفصل الثالث: صراع عمرو ازاء توقعه متطلبات السباق . لمصير جذيمة. صراع عمرو ازاء الرغبة في

لقتل الزياء فمالذي ستفعله ؟ وكيف؟ يل

و الماالذي تريده و لماذا؟

اعطى الحدث المسرحي الذي احتوته الرواية العربية عن الزباء والشخصيات والعلاقات التي تضمنها فضيلاعن الفصلان الرابع والخامس: صراع الزباء لقتلها جذيمة.صراع الزباء ازاء حقيقة الافتراضيات او الاضيافات التي ارتاها المؤلف اعطى كل ذلك للصائغ امكاندة قصير. صراعها ازاء تحذيرات الكاهنة لبناء مسرح متسق ومتماسك وبصرف صد اعها ازاء عمرو . صراع عمرو بين قصير والكاهنة . النظر عن الفصول التي احتوتها المسرحية خمسة فصول يمكن ان يلاحظ الدارس ان

وتتداخل مع هذه الصراعات الاساسية صراعات صراعات ثانوية تزيد من تزيد من الصراعات الرئيسية حدة.. ونذكر من ذلك هذه الصراعات التي تجرى وفق سياق الصراع الذي يعانيه قصير ازاء اصرار

الملك على السفر الى الزباء. الصبراع الذي يعانيه الكاهن في قضية قراءة الغيب لعمرو.

الحدث وتكامل على اسباس من تتابع

الصراع واحتدمه. وان البناء المسرحي هو

الفصيل الاول: الصيراع بين عمرو

محمل صراعات متابعة ذلك كما يلي:

صراع كاهنة الزباء مع الوصيفة. صراع الكاهنة مع نفسها في الانحياز الي جانب عمرو او جانب الزباء. الصراع بين قصير وطريفة حول مصير

لا ريب ان تركب هذا الصراع ، في بناء المسرحية يشكل اساساً مهما ، لا يد من

متابعته بالتفصيل - لولا أن المجال لا يسمح ىذلك.

((امتاز حوار الصائغ بالرشاقة والتركيز وحسن التوزيع .. وقد وزع الصائغ في الحوار بين المونولوج والحديث العادي توزيعا جددا وجمدلا .)) ولعل في ما اوردناه من امثلة ونحن نبحث عن البناء في مسرحية الزباء يكفى لاعطاء فكرة كافية عن هذا الرأي . واحسب ان الحوار عند الصائغ يرداد براعة كلما مال الي

الجمل القصيرة . وهي تتردد في موقف

صورة لأسرة الصائغ عام ١٩٢٠ (عن مذكرات الراحل نحيب الصائغ)

متوتر بين شخصيتين او اكثر. وهو ذا جذيمة وقد نفذ صيره وضاق صدره لل يحبط به من نحس – ينادي حاجبه مسعود ويساله .

> جذبمة: .. ايها الحاجب مسعود: مو لاي. جذبمة: الم يبلغك خبر عن قصير؟ مسعود: كلا يا مولاي .

جذيمة : الم ياتينا قادم من اياد؟ مسعو د: کلا...

الفارسي؟ مسعود: کلا

واحدة من خلال التكرار على تصعيد حالة

(تتامل الصورة) ولكن لا لا . . ان نظرتك واذكان المنولوج نجح في التعبير عن ويحرص الصائغ على ان يضع تعليمات

جذيمة : الم يعد رسولنا من شابور

جذيمة: (بحدة) اذهب ز كلا..كلا.. ماهذا

اله الكشف عنها...

ففي هذا المونولوج جيشان افكار داخلى تصطرع فيه الخواطر والعواطف :بمكن ان نرى ذلك مثلا في حديث الزباء الى نفسها وهي تتامل صور عمرو التي عاد بها الرسام من الحيرة .. ها هي تتاملها صورة صورة ويتنما تفعل ذلك تتقلب افكارها مع حركة

الزباء - ( تدخل وبيدها رسوم عمرو فتتفرس فيها واحد واحد .. وتقول) ويا لك يا ابن عدى . اذا كانت الإلهة قد انقذتك من ايدي اللصوص فلن تسلم منى . سلبت راحتى واقلقتنى . انت انت (تخاطب الصورة). فكن على حذر مني . صرعت خالك الجبار. فمن تكون انت . ايها الشاب الغر. ساحطم قدرك الرشيق واعفر خدك النضير

النحس ايها المشترى العظيم. اننا في هذا المقطع من الحوار بالجمل القصيرة .. التي لاتزيد عن سؤال يجاب عليه ب (كلا) ثلاحظ حساسية و تمكنا .. لا التي تعيشها الشخصية . تاتى الالمن جرب العمل المسرحي وعرف كيف يمكن أن تلعب حملة وأحدة أو كلمة

> ومثل هذا نراه ايضا في الحوار الاخير بين عمرو و قصير وطريفة قبل ان تقتل الزياء نفسها . و نراه في كل مسرحيات الصائغ. انه يتخذ هذه السمة كلما اتخذ الموقف طابعا متازما . هالصائغ يدرك انه لامجال للجمل الطويلة حين يبلغ الانفعال اشده ..

وتبدو براعة الصائغ ايضا في ما يمكن ان نسميه المونولوج ..

تقليب الصور ..

الهادئة الساكنة تدل على روحك الخفيفة الحالة النفسية للبطلة من خلال ماقدمناه داخل الحوار ولكنه يقتصر بذلك مكتفيا تابي الدنيا و ان ملامحك كلها تنبئ على كبر نفس ورفعة قدر الا ان دافعك يحملك على والمتقطعة والمتناقضة هي باتصال معبر الشر تطرق الحراس كثيرون افتنزل الينا ياابن عدي (ترمى الرسم)

هذا المقطع يمكن أن يعطى صورة كاملة عن طبيعة المنلوج عند الصائغ والذي نستطيع ان نتبين بعض خواصه كما يلي : " فثمة التنويع بين طبيعة الجمل اننا في هذه الاسطر القليلة نتابع السياق هكذا حملة دعائدة نداء تقرير خطاب امر استفهام نداء

تهديد نفى تاكيد استفهام نداء وواضيح أن مراوحة بين هذه الأساليب كفيلة ابتداء في ان تكسب الاسلوب حيوية بصرف النظر عن كون المادة مسرحية ام سواها وطبيعي ان المادة المسرحية هي احواج الى التنويع والتلوين وتغدو هذه الحاجة اكثر اهمية حين يكون هذا التنويع

ومن هنا فان المقطع الذي قدمناه بكتس طاقته من هذا الترابط بين حالة الزياء ولغته النفسية وحيث ان التناقض النفسي الذي تعيشه هو دفقات ذهن حساس فاللغة على قدر كل دفقة مقطعة وقصيرة اشيه يتنهدات صدر ضبق قلق انها لاتطول الاحتنما تحاول الافكار أن تهدأ خاطرا مضطريا عندما تحاول الزباء ان تستجلى من صورة عمرو طنب خلقه بما يبعد عنها ولو الى حين شر انتقامك (ان نظرتك الهادئة) حتى( كبر

نفس ورفعة قدر) ويتعكز المنولوج باسره على الخطاب ولهذا يعتمد اسلوب النداء(يااس عدى انت...

انت.. ايها الشاب... ياابن عدي) وفى استعمال النداء رغبة دفينه تعانيها الزباء في ان تألف عدوها او تعتاد حضوره في ذهنها أو تتجاوز الخوف منه عن طريق لاقتراب منه..

اننا نستجلي في هنذا المقطع تراوحا بين التهديد والاطمئنان وبين الاعتراف و المكابرة ( ويحا لكن ياابن عدى لن نتسلم منى سلبت راحتى كن على حذر منى ساحطم قدك الرشيق الخ ...) ثم (ولكن لا ... لا... روحك تأبى الدنايا ...ملامحك تنبئ عن كبر نفس) ثم (الحراس كثيرون افتنزل الينا من

المداخل من الوسط واليمين ومن اليسار او يتميز بها او يدل عليها فلكل شخصية وعلى المسرح اسئلة عتيقة واثاث مبعثر) مستوى للحديث إو للغة ونحن مثلا نحس ونلاحظ ان الصائغ يتابع المداخل التي جيدا بالفرق بين اللغة التي تتحدث بها ححدها فيميز دخول الشخصيات منها الزباء واللغة التي تتحدث بها وصيفتها ويقدم الاوصاف بالطريقة نفسها للفصول ونلاحظ فرقا بين طريفة وجذيمة في الكلام الاخرى سواء في قصر جذيمة ام قصر واسلوب عمرو بل اننا نجد الفرق بين لغة وصيفة الزباء وكاهنتها وكاهن جذيمة على ان مايستوقف الدارس وهو يتابع تختلف عن لغة كاهنة الزياء الحوار في مسرحيات الصائغ هو اعتماده بل ان لغته وهو يقرأ الغيب هي غير لغته و هو يتبادل حديثا عاديا و من هنا مثلا دخل السجع في كلامه وهو يتظاهر بالنبوءة

فانه في الوقت نفسه قد حاء متسقا مع

الحالة النفسية للزياء ان الحمل القصيرة

مع حركاتها وهي تقلب صور عدوها بين

يديها والتاثير الذي تتركه كل صورة في

نفسها حتى اذا تصاعد التناقض في نفسها

قالت الجملة الاخيرة افتنزل الينا من السماء

ياابن عدي وهي ترمي الصور من بين يديها

الحوار غالبا لصبق بالشخصية بميزها

امام عمرو السجع .. التقوقع، الغموض ،

من التعقيد والبهرجة بل يبدو انها بعيدة

عن اي مسحة شعرية فلا تأنق ولا صنعة

الا ماندر على ان الشعر والتانق سرعان

مايتسرب الى اللغة متى دعت طبيعة

الشخصية او الموقف الى ذلك لناخذ مثلا

. . ثم بعد ان غزواتكم العظيمة وحروبكم

الهائلة وانتصاراتكم الباهرة قد طبق ذكرها

الخافقين وتحدث بها ركبان الفرس والعرب

وقد بلغنى عن حزمكم وسطوتكم وعزمكم

وصولتكم وباسكم ومراسكم ، ما رغبني في

الاقتران بكم كى استعين بسطوتكم على

ان اللغة التي تصطنعها الزياء هنا مدروسة

ومتأنقة وكيسة بل انها تختلف عن لغة

الزباء التى تتداول بها احاديثها وكذلك

طبيعي فهي عدا عن كونها لغة ملكة انها لغة

رسالة من ملك الى ملكة ورسالة من نوع

رسالة الزباء الى جذيمة وهي تستدعيه فيها

وتضرب له العقد والمواثيق

دفع الطامعين بدلاد ...الخ...)

خاص تتضمن فخا و شركا..

ه الايجان.

كانما لتفرغ من عدوها او لتقضى عليه

مقاطعة الحوار بمقاطع شعرية اختار بعضها و كتب بعضها بنفسه و لا نحسب هذه المقاطع تقدم كثيرا لصياغة هذه المسرحيات ان لم تكن تخلو بالسياق والانسياب وقد بقى الصائغ متشبثا بهذا التقليد حتى في اخر مسرحياته ( يمامة نينوي) التي كتبها في الخمسينات ولا احسبه في ذلك الا متتبعا تقليدا كان سائدا في المسرحيات

الصائغ مع محموعة من رحال الدين مع الملك فيصل الأول

لاعماله الايماي أه ضروريا

عامة لطييعة المسرح

بايراد الملاحظات التي يرى انه لاغني عنها

راجع التعليمات التي وضعها في المقطع

الذي قدمناه واقتصار المؤلف بذلك يدلل على

وعى بالعمل المسرحي فهو لايريد ان يثقل

النص ولا ان يقيد المخرج الذي يتصدى

ويقدم المؤلف كل فصل ومشهد بتحديدات

ففي الفصل الأول حيث اسر عمرو ينص (

يمثل المسرح مغارة لصوص فيها ثلاث من

ويثير الانتباه عدا هذا بعض الاخطاء اللغوية التي تتبعثر في سياق النص ماليثنا ان رايناها تقل و تنعدم في مسرحية يمامة نينوي وترجمة مسرحية هوراس. يىقى ان نشس بعد هذا ، الى ان مسرحيات الصائغ تكاد تكون غير متوفرة للدارسين لقد مضى على طداعتها مايقرب من نصف قرن وانه لامر مفيد بل لعله ضيروري ان يصار الى اعادة طبعها هي وسواها من المسرحيات الرائدة لتكون في متناول

هذا المقال الشائق نشرته محلة آفاق عربية سنة 1988. وهو دراسة نقدية لمسرحيات سليمان الصائغ

الدارسين .

مدير التحرير: على حسين الاخراج الفنى: نصير سليم التصحيح اللغوى: نورى صباح

مراقبوق

ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة

المدى للاعلام والثقافة والفنون

رئيس محلس الادارة رئيس التحرير

فخری کریم

نائب رئيس التحرير

عدنان حسين

طبعت بمطابع مؤسسة للإعلام والثقافة والفنون

15

