



رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير

فخري كريم

العدد (2471) السنة التاسعة الخميس (3) ايار 2012

> 8 يوسف العاني سنوات التألق







فيلم سعيد افندى مع الراحلة زينب

الثالث من نيسان / ابريل عام ١٩٥٢، لهذا انيا دائما احتفل بمناسبتين هما: وقوفى على المسرح يوم ٢٤ شباط واحتفل بتأسيس فرقة المسرح الحديث والتي استمرت ولى شرف عضويتها

وقال: هناك من يتساءل: اين هي فرقة المسرح الحديث؛ فأقول انها باقيةً و الى الان هي باقية وحينما حدث احتلال العراق كتبت مقالا قلت فيه: بلا امان لايمكن للمسرح العراقي بالبذات ان يحقق هدفه ويثبت تأثيره واثره، لهذا حينما يسألونني في مناسبات عربية: هل يوجد مسرح عراقي، اقول: لا يوجد مسرح عراقي بالصيغة التي كانت سابقا لكن المسرحيين العراقيين

الأدباء والكتاب في بغداد

حسون فريد، ولدينا وظائفنا وكنت انا محاميا، فانجمعنا زكانت هذه البداية لتأسيس فرقة المسرح الحديث اولا، وقدمنا اعمالا، وفعلا صدغة معهد الفنون تغيرت كلها، كان يقدم كل سينة مسرحية واحدة فىمناسبة تتويج الملك او غيرها،مسرحيات تقليديــة، لكننــا بدأنا نبحث وصرنا نعطى للقضايا بعدا اخر، حتى صار هناك تحسس من السلطة ان هذه المسألة تمسهم واحيانا كنا ندالغ. مثل اننا ذات مرة لم نجعل احدى الحفلات تحت رعايـة وزيـر المعارف بل تحت رعاية محمد مهدى الجواهري ونصن في معهد الحكومة، وهذا لا يجوز، فكانت الناس تحضر العروضن بشكل كبير ولعدة ايام، فانتبهوا لنا وبدأوا يضايقوننا حتى فصلوني من المعهد، ولاننا كنا بدون

المسرحية في ذلك الوقت تابعة لوزارة

الشوون الاجتماعية مثل الملاهي،

يعتبرون المسرح ملهى، قدم ابراهيم

طلبا واجيزت الفرقة المسرحية في

بها البعض ممتدحة للمسيرة الخالدة للفنان العاني التي امتدت الى ٦٧ عاما، واشاروا الى بعض الذكريات التي اوضحت التزام العاني ونهجه المتطور

وجاءت الكلمات الاخرى التي تحدث

في المسرح. وبالتالي: لا يحق لنا أن نصنف الذيبن توصلوا إلى تشخيص هذا الخلل وفقا للمعايير التى حددناها غير يوسف بعد ما أدركوا أن منجزهم الإبداعي لن العانى . إضافة إلى يتمتع به من صفات يحصد نجاحه ، أو يجد طريقه للهدف إلا إذا لامس جرح ناسه . وفعلا نجح البعض ، فكانت لهم الريادة عندما ثاروا على السائد ×) [رجل مسرح بصق] : كاتبا ، وممثلا من تلك المدونات التي كانوا يسمونها من و در ماتو ر حیا ، و مریبا . غير وجه حق مسرحا . وهي في الحقيقة ، أفكارا و حكايا و قص متراكم ، و ما رافقه لسبت اكثر من قفشات و محاورات همها الأساس إضفاء المرح على سامعيها أطلق من ذكريات غنية ، واجندة خزنت الكثير من المصريون عليها [الايفيهات](×) واعتبرها المدونات الخاصة التي أرخت لحقب عاشها البعض نوعا من التأليف. وهكذا فالإنطلاقة بحذاقة الحريف. كانت نحو النص العربي متعثرة ، ومتعكزة على تجارب الغير . لأنها بلا وحدة أسلوبية أو فنيـة تقربها من المسـرح . بل " من النادر أن نعشر على الوحدة في كتابات المؤلفين المعاصيرين"(١) . وهيي واحيدة مين أهيم العوامل التبي حالت دون ولادة الكاتب المطلبوب. أمنا الذين دخلوا الصنعة من داخل المؤسسات المسرحية وكانوا من غير الطارئين عليها ، فمارسوها عن دراية . ونجحوا في أن يضعوا المسرح أمام مهماته الأساسية والتي اولها في أن يجعلوا: الثقافية في حو ار . حين خرجت كتاباتهم من كونها مطبوعا إلى عرض مسرحى يشاهده كل الناس ليتخذوا منه موقفا . إذن لا يعنى

ديكورات تجميلية على رفوف المكتبات.

النص وفي شحته ؟ لينبري كتاب المطبوع و أنصارهم ،مدافعين عن توفره وان ليس ما

يثار إلا محض أزمة مفتعلة ،منطلقين : من

أن المكتبية العربية تعج بأكداس النصبوص

المسرحية المطبوعة والمتنوعة ، ففيها من:

التأليف ، و الإعداد ، و الترجمة ، و الاقتياس

، والتناصل ، وغير ذلك من المسميات

لأن المعروض يكفى لما يسد حاجبة الطلب

سالاًلاف المرات . متناسس من أن هذا الكم

الهائيل [فعيلا] من المطيوع، لا يمت يصيلة

إلى المسرح، فالمسرحية كما نعرف: هي

كل ما يصلح لأن يكون مسرحية مجسدة

على خشبة المسرح . ولا تعني النصوص

المطبوعة للقراءة شسأنها بذلك الرواية،والق

صة، والشعر، والحكاية، وما شابه ذلك من

فنون الأدب التي تحتاج تدخل المخرجين

لاعدادها كي تصلح لان تكون مسرحية . أن

الصعوبة في الكتابة للمسرح عربيا تكمن

في أن كتابنا لم يتوارثوها عن أسلافهم،

كما هو حال التجربة اليونانية التي وهبت

كتابها المسرحيين إرثا مثاليا بدأ من سلسلة

الكبار الأولين: [ثيسيس، اسخيلوس،

سوفوكليس، يوربيدس، وارستوفانيس]

وحتى أخر الكتاب المعاصيرين. حين نعكس

المعادلية عراقيا فأن ذلك يثير لدينا التسياؤل

التالى : هل العاني هو وارث المسرح

العراقي الحديث فن صناعة الكتابة للمسرح

لما كانت التجربة العراقسة في كتابة النص

المسرحي تحاكي التأليف من خارج محيطها

وهبو الأمر البذي أبعدها عن خصوصية

الشكل و المضامين ذات النكهة المحلية . و لا

نغالى إذا قلنا أنها ظلت زمنا ليس بالقصير

، بعيدة عن هموم الناسس . لم ينجو من فخ

هذا النوع من التألسف غير القلة النادرة من

- لماذا هو قريب إلى الجمهور بالشكل الذي نعرفه ؟؟ - لماذا كان يقلده الأخرون في التمثيل ه الكتابة ؟؟ - لماذا قدمت مسرحياته في بعض دول العالم دون غيره ؟؟ ولماذا -- لماذا تناولته الصحافة التأليف أن تكتب نصا فيطبع ليكدس، مثل

، ورغم عدم اختلافي معهما ، ولكن لأني ابن

المسرح العراقي لما يقارب الأربعين عاما . ما

شاهدت عرضا مسرحيا واحدا للرائد صفاء

مصطفى . وعليه لا يحق لى تصنيفه على

كتاب المسرح . إذن : لا أحد بالمواصفات

التي حددناها ، اسبق من العاني كاتبا ،

و عليه لا يحق لنا تصنيفه على كتاب الدراما

<) من القلة التي استثمرت مخزونها المعرفي

ووسائل الإعلام والنقاد والباحثون اكثر من - لماذا أخذه طلبة الدراسات العليا أنموذجا وعينة مهمة من عيناتهن في التأليف أو

التمثيل أو رجل مسرح ؟؟ ومن المؤكد أن كاتبا بمثل هذه المواصفات، لابدلنا من الاطلاع على كامل ارثه المسرحي ، أردنا ذلك أم لم نسرد . ولأن ذلك يحتاج منا وقتا أطول كإجراءات بحثية . ولذلك سنحاول أن نصب حديثنا على عينات قصدية اخترناها من مسرحياته لاعتبارات منها : إنها بلغت نوعا من التكامل ، و تصلح للبحث و التحليل اكثر من غيرها ، مثيل مسرحيات : [المفتاح ، الشريعة ، الخرابة ، الجومة ، الخيان وأحيوال ذليك الزميان ، خيط البريسم]، وربما سواها. لقد تنوعت مسرحياته فاحتملت التأويل ، حين ثارت على الصبيغ القديمة . لاسبيما ونحن نعرف بأنه لم يمتهن التأليف إرضاء لمزاج عابر ، و انما كانت مو اضبعه استحابة لصدي الام ومعاناة شعبه والإنسان أينما كان. فحاكاها باقتدار . وعلمية تسندها تجربته الطويلة التي مكنته من بلورة خواصه في

فرقة المسرح الفنى الحديث: تزامن ظهوره قبل تأسيسها عام ١٩٥٢ (××) بسنوات قليلة ، فكان أبرز مؤلفيها و أغزرهم إنتاجا على الإطلاق. لقد تميزت فرقة المسرح الفنى الحديث بأنها نقلت لغة المسرح نصا وأسلوب عرض [من] التقليدية البسيطة، . من مجرد العرض show ، [إلى] :

×) يضاف لها فضل الخروج بالمسرح العراقيي إلى الضارج ، وبهذا كانت أول فرقة مسرحية خرجت بالمسرح إلى خارج

تكاملي و اكتفاء ذاتي . فلم تستعن بالطاقات من خارجها إلاما ندر وعند الضرورات القصوي .

ممن تو ارثو ا نهجها و تقاليدها في تراتيبة منهجية وتربوية جيلا بعد جيل وفي كل و حتمت علدنا التو أمة الخلاقة بين [العاني]

العانى ويعيها بأمانة . فاستثمرها وصاغها <) حين يكتب فإنما يكتب على مقاص شحوص ممثلي فرقته ،فرقة المسرح الفني الحديث ×) هو افضل من يكتب أدواره، سواء في المسرح أو السينما أو التلفزيون - احيلكم إلى رصيده الثر من المسرحيات والأفلام السينمائية والتلفزيونية لتفقوا على حقيقة ما أقول. ×) ويبقى التساؤ لات

ألأم: هل تعلمون لماذا قدموا ابنى ومن معه إلى المحاكمة ؟ لسو ف أقول لكم لماذا .. وانتم ستصدقون قلب أم وشعرها الشائب لقد قدموهم إلى المحاكمة بكل

الشعبي عام ٢٠٠٠ في المتحث البغدادي –

ولما كان العانى مزيج من عذابات إنسانية

متنوعة ، تجده سخر لها كل ما كتب بلا

استثناء . ولأنه مولع بالهم الإنساني

تراه متأثر اعن دراية ، بالأدب الروسي

والسوفيتي فيما بعد . المتمثل بأثار كبار

كتابه من أمثال تشيخوف ، غوغول ،

غوركىي، تولستوي، وسواهم. ولعل من

مقولة غوركي التي كانت سببا في كتابته

لمسرحية [أنى أمك ياشاكر]، فدون جزءا

من مقاطعها بعد أن أهدى غوركى مجموعته

المسرحية الأولى [مسرحياتي]. هذه المقاطع

كانت من حوار [الأم]، الرواية الشهيرة

لغوركي ، التي يقول فيها

أحهل تفاصيلها .

انها كانت " أكثر حرارة من النص الفصيح الذي سيق لفرقة لينانية أن قدمته في حلب - لنفس المسرحية – دون أن تحوز نجاحا [الحكايـة]. ومن هذه الحكايـات، كانت ما (3) ، و لا بد من الإشارة إلى أن العانى قد [زعفران]، كتبها بداية كقصة قصيرة، ثم بساطة يقولون [الحقيقة] لسائر الناسي مثل فيها دور [بونتولا، أو، البيك] وبنجاح نشرها بأسم [مرجانة]، وقدمها المخرج .. (٣) كبير، بل يعتبر واحد من أهم أدواره في المسرح . النخلة والجيران ١٩٦٩ :

مثلما [المفتاح] التي تركت أثرها الكبير على مسيرة الفرقة ، والمسرح العراقي بشكل عام ، كذلك كانت مسرحية [النخلة والجيران] التي لاتختلف في نهجها عن الذي اختطته الفرقة مسرحيا . فكانت هي الأخرى ذات أثر كبير ومهم ، بل وشكلت انعطافه هامة خلقت تحولا في نوع المسرح وفهمه عراقيا . فقد حاءت محملة بالسمات الو اقعية مضمونا ، وشكلا ، وفكرا إنسانيا ، وكانت بمستوى التماعات ومعاناة الروائي الكبير غائب طعمـة فرمان ، و بمسـتو ي اسـتعداد قاسـم محمد الذهني و الفني و النفسي ، حين [ تحزم ] لها ومنذ أيام دراسته في موسكو ، متعاونا في إعدادها مع كاتب الرواية فكانت فعلا بأكورة أعمالهما الكبيرة في المسرح وزادت من وضع فرقة المسرح الفني الحديث في المقدمة ، وعلى رأس رمح الحركة المسرحية العراقية باتجاه العالمية – لأن العالمية يبدأ من المحلمة العالمة – و الـ [النخلة و الحير إن] كانت مسرحية محلية عالية المستوى . تلتها مسرحية [تموزيقرع الناقوس] تأليف: عادل كاظم واخراج: سامي عبد الحميد لـذات الفريـق الكونكريتي المتماسك. تلتها سلسلة من المسرحيات بذات الأهمية مثل: [الشريعة]، و[الخان وأحوال ذلك الزمان]، و[القربان] ، و[أضواء على حياة يومية] ، و[رحلة الصحون الطائرة]، و[بيت برنارد ألبا]، و[الخيط]، و[شطون ولويش والمن] ، و[ولاية وبعير] ، و[الملاعبود الكرخي] .. وسيواها فتأسست في فرقة المسرح الفني الحديث ، تقاليد واعراف عريقة . ولا يفوتنا التنويه إلى إننا لم نذكر كل ما قدمته الفرقة من أعمال مسرحية ، فلقد سبق هذه

فاضل خلیل

و الحقيقية هي الصيدق البذي يبدو إليبه

الواقعيون الاشتراكيون . ومنهم العاني

، مثلما حددتها وعاشسها وعانسي منها مع

مجتمعه ثقافة ومنهجا ومعاناة . والذي

تجدر معرفته ، يضاف إلى ذلك الصدق

محاولته في تقريب النصس الى جمهوره،

الأمر الذي دفعه إلى كتابة الغالبية العظمى

من نصوصت باللهجة المحلية الدارجة . ولما

سئل عن أسباب ذلك أكد عدم ميله الكبير

للهجة الدارجة ، ولكنه يكتب بها عندما يكون

المقصيود من ورائها الإضافة للمسرح ولكي

توصيل المعنى بسهولة إلى الناس الذيين

جلهم من الأمين ، من الذين لا يحسنون

القراءة و الكتابة و إلا ما حدوى المسرح بلغة

تتمييز بالعظامية دون أن تصيل إلى الناس

إذا ما اتفقنا وهو رأى سائد: بأن الحوار

هو ليسى كل المسرح . وبالتالي فما الفرق

بين لغة لا توصل ما تريد حين تكون غريبة

على السامع – على أن نعرف بأن أكثر من

نصف الشعب العربي من الأميين - واللهجة

التي توصل أغراضها إلى المتلقى . ولدينا

الدليل في مسرحية [بونتولا وتابعه ماتي]

التي قدمت باسم [البيك والسايق] و باللهجة

المحلية ولم تقدم باللغة العربية الفصيحي

قال عن لغتها الناقد السوري رفيق الصبان:

العدد (2471)

السنة التاسعة

الخميس (3)

ایار 2012

### المشاهدين ولكن مجيئكم هذا اليوم اسعدني، و أنا ثقو الإادري بالاحتفال سوى اننى دعيت لان يحتفى بي، ولا ادري من سيحضر ولا ادري بوجود هذه الصورة التي تقف خلفي و لا ادري من سیتحدث و لا ادری ماذا سأتحدث؟، لانني رأيت هذه الايام مناسبتين عزيزتين كريمتين عندي فى تاريخى المسرحي، الاولى: اننى لا أعلم متيّ، کان یوم میلادی سوی اننی ولدت علی سطح عال قرب نخلة تمر البربرن في الفلوجية، اما في اي يبوم ثقوا بي لا ادري!!، لكن ادري انني وقفت اول مرة على خشبة المسرح في يوم 24 شباط/

، لا ادري كيف ابدأ، انا احبكم، احبكم

حميعا لسبب يسبط انكم تحلسون

في ارض تنتمي الى المسرح، صحيح

قبل ٦٧ سنة وجدت نفسى مخرجا

ان المسرح يجمع عددا كبيرا من

مثلوا معى، مصطفى الخضار ورشيد النجار وغيرهما، فقرأنا فكلنا نريد ان

نمثل، فالمكان كان مقهى تخيلتها كما

شاهدت الحادثة فيها في سوق حمادة،

انت اجلس هنا وانت هنا وكذا وكذا

فبراير عام ١٩٤٤. وأوضح: وقفت ولا ادري ما التمثيل سوى اننى كنت اقلد النسو ان اللو اتى يأتين الى بيت اخى وكيف يتحركن ويتهامسن وكيف وكيف، واقلد المدرسين ومن اعجب بهم ومن لا اعجب بهم، هذا الشيء لعب، في ذلك اليوم الذي وقفت فيه على تلك الخشية

المسائى كطالب، كان قبلي في المعهد والفكرة كانت بسيطة وطريفة، ضحك لاننى كاتب (التمثيلية) وليست الاساتذة سامي عبد الحميد ويدري الناسن وخلصت المسرحية وخرجنا المسرحية كما كنا نسميها، ولكن سعداء فمسكني المدرسي الذي كان مدرس اللغة العربية صبحح لي وإنا اقـول (تمثيليـة) فقال: قل: مسـرحية، مشرفا على الحفلة، فقال لي: ماذا تريد ان تقول بهذه التمثيلية؟ فُقلت: لا ومن هو الذي يحترك الجالسين في شيء، فقال: لا لا، انت طلعت الشرطي مقهى (چاپخانة) مقهى صغيرة وقعت يرتشى وهذا يعنى ان تمثيليتك ضد فيها حادثية طريفة جدا فأعجبتني هذه الحكومـة!!!، وهذا معارضـة للسططة الحكايـة فسطرتها كمـا يحلـو لى ولا ادرى كيف، واجتمعنا نصن خمسة وللحكومة، وطلب أن لا افعلها ثانية، هنا.. طرقت اذنى كلمة لم نكن نعرفها، شخصيات في الصف الرابع الثانوي وبقيت في رأسي، ولكن النقطة الثانية وشخصان من الخامس، واتفقنا على ان التمثيل ليس قضية ان الشخص ان نقدمها على المسرح، وكانت في حفلة تعارف للطلبة، المشرف على يعجبه ان يقلد ذلك او يضحك او يبكي الاخرين، ولكن اهم شيء الخلق، العلم، تلك الحفلة، مدرس مادة النبات، في هاتان القضيتان في بدايتي كانتا اكبر الثانوية المركزية ببغداد، قلت له انا من قابليتي وطاقتي على فهمها. عندى تمثيلية اريد ان اقدمها في كنت جالسا على المسرح وإنا الحفلة، فقال (هل هي تضحك؟) فقلت مو حو دو ن. اتصبب عرقا بعد ان انهيت مسرحية له: نعم.. تضحك!!، اجبته بسـذاجة، وقلت له تضحك وتقهر ايضا، قل لى: المونودراما (مجنون يتحدى القدر) اذن قدمها، لكنني قلت كيف سأقدمها؟ واذا بأحدهم يفتح باب المسرح من نشاط قررنا ان تؤسس فرقة المسرح الخلف ويدخل وكانت ملابسه غاية فقلت لاصدقاء لي، الله يرحمهم، انا في الاناقة، كنت قد سمعت به ولكن لم الوحيد بينهم ما زلت حيا، من الذين

اتعرف عليه، واذا هـو ابراهيم جلال،

نظر الى ثم قال: اين كنت انت؟ (هاي

انت وین جنت)، ثم لفلفنی بکلامه،

وبعد حديث بيننا حصل تأثير منه ان

ادخل معهد الفنون الجميلة / القسم

الحديث، ابراهيم جلال هـو من تبني الموضوع لانه الوحيد، وكانت الفرق

كلمة القاها العانى عام 2010 بمناسبة الاحتفال به في اتحاد

؟ قد تكون بعض الأجوبة بالنفى ، إذن من ×) رحاب المسرح الملتزم ذو الأصول هـو الذي سبق العانى [عراقيا] في كتابة المعاصرة لغة والتزاما وتوازنا وأسلوب المسرحية جيدة الصنع ؟؟؟ يقول العاني تفكير، الرافض لكل ما هو سائد ومكرور ومن قبله إبراهيم جلال انه: صفاء مصطفى

الراحل [طارق عبد الكريم]فيلما سحيمائيا . وهـو ما جعلها قريبة مـن الناس بانو اعهم ، حاكتهم بمختلف ثقافاتهم فأصبح لها حين كان طالبا في معهد السينما بموسكو ، كحيزء من متطلبات أطروحته في نبيل جمهورها الخاص والمعرف باسمها [جمهور لشبهادة العلجان بعيد ذليك أعياد العياني الحديث] . كتابتها إلى مسرحية في عام ١٩٨٧ . ومن السالوفيات أيضا حكاية [أنيسة] - لا موحب لتفصيلها- التي نشرتها محلة [الأدب الشعبي] عام ١٩٩٨ . ومن السالوفيات مسرحية [جيقو] التي قدمتها فرقة المسرح

×) وقدمت سلسلة من التجارب وفق نظام

×) أثرت بإيجابية على أجيال من المسرحيين

و [فرقة المسرح الفني الحديث] أن نتناولهما معا ، فمن الصعب جدا أن نتناول أحدهما بمعزل عن الأخر. لأن ما كتبه العاني من مسرحيات كان من حصتها في التقديم على المسرح. ولأنهما شكلا وحدة أسلوبية وفنية جعلتهما يتسلسلان معا وبمنطقية ابتداء : من مسرحية [راس الشطيلة] ولم تنته بأخر مسـرحياته [سـالوفيات](٢) . وهي صـيغة ل[الحكاية – السالو فة]حسب و صف مؤلفها ، و[السالوفة] بالمعنى العراقي الدارج هي

ا، 2012

السلسـة التـى ذكرناها مـن العروض مثلما تلاها ، طابور أخس أكبر من هذا العدد من المسرحيات كانت حصيلة تجريبة فرقية المسرح الحديث في العراق منذ قيامها والي

(أنموذها) ١٩٥٥ . و تقع منا بن منتصف أر بعينيات القون الماضىي، وحتى ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨. وقد حملت تأثيرات الأوضياع الاحتماعية والسياسية والاقتصادية التي سادت ، والتي عاشيها العيراق ، وكانيت واضيحة تأثيراتها في كتابات العانى التي فضحت السلبى منها وعززت الإيجابي من الوطني الشعبى . ومن حصيلتها مسرحية [رأس الشليلة-١٩٥١] ، التي تناولت فساد الأحهزة الإدارية بما اتصفت به من عدم الشعور بالمسؤولية اتجاه الناسي . كذلك مسرحية [فلوسس الدوة-١٩٥٢] التي تناولت جانبا أخر من بؤسس العراق ، حين لا يجد الكادحين من يمد إليهم يد المساعدة في تأمين الدواء الضيروري لمرضاهم. ومن خلالها أراد أن يدين الدولة التي لم تكن لتهتم بالناس فتؤمن لهم الضسروريات التي تحافظ على بقائهم مرفوعي الرأس غير أذلاء محتاحين لأيسط مستلزمات العيش الشريف. والعائلة الأكبر من وجهة نظر العانى هي العراق الذي لا يجد الفقراء فيه ما يخلصهم من الموت حيراء المرض و الفقر والضعف والفاقة ، وكأنها نبوءة استمرت العالمي في [الأم شجاعة - بريخت] أو عند معنا حتى حاضرنا - وهو هنا يذكرنا ماكسيم غوركي في روايته [الأم] .لكنها بالفنان الكبير عزيز على الذي كتب ولحن تسند بدقة إلى التأثيرات بغوركي ، حد أن وغني، ما يصلح لكل عمر العراق. وفي مسرحية [ست دراهم-١٩٥٤] أيضا تتناول يسندها أحدهم في الدليل على تأثرها به إلى [الإهداء] الذي قدمه العاني في مستهل المرض ولكن بشكل أخر ، انتقد فيه في جشع مجموعته المسرحية المطبوعة الأولى والتي الأطباء الذين لا يجدون من يردعهم ، وقد تحمل عنوان [مسرحياتي] . حيث يقول فيه تناولها بشكل ساخر جميل عبر مجموعة من العاني "إلى الأديب الإنساني الكبير ماكسيم المراجعين المتنوعين بين السياذج وغيره غوركي ، مؤلف قصة الأم"(٧) . لاسيما وان ولا تفوتنا الإشارة إلى أن العاني يعتبر ، من أول كتاب مسرحيات المونو دراما في العراق ، و ما مسر حبته [محنون يتحدى القدر] إلا لللنا إلى ذلك . انتهى من كتابتها – عنه وكما أرخت وثائقه في١٩٨حزيران/١٩٤٩

أنا أقول أنه يشكل مرحلة واحدة بدأت لتتطور فتصبل إلى ما وصبل به العاني من مستوى فني رفيع في الكتابة ، وفي التمثيل أيضا . بدأت مع مشاهد ألفها و مثلها مع زميلاء ليه هيواة عندميا كان طالبيا في كلية الحقوق ، ضمن فرقة أطلق عليها [جبر الخواطر]، ولم تنتهي بأخر ما كتب، لأنه قد يكتب أخرى بأية لحظية – هكذا أعرفه-. لكن الكشير من متا بعيه يتناولونه في م احل ثلاث :

، وقدمت على مسرح معهد الفنون الحميلة في حفل [جمعية جبر الخواطر] الذي أقامته

كليـة الحقوق أنذاك في ١٩٥٠/٣/٣ ، ومثل فيها العانى دور [المجنون]، وأخرجها خليل ينقلنا العانى نوعيا عبر مسرحية [أنى أمك يا شاكر - ١٩٥٥] ينقلنا العاني فيها نقلة نوعية عبر انتقاله الى أسلوب التحريضي من أجبل التغيير وهبو شبأن انتهجته مسرحيات [الواقعية الاشتراكية] في روسيا ودول أوربا الشيرقية . كتعبير عن سخط الثقافة على الواقع المتخلف، يتحدث فيها كاتبها : عن شعب و همو م شعب يعانى من الطغيان والقمع ومحاربة الأفكار . كتبها بعد أن "توفرت للمؤلف المسرحي الحريـة في أن يقول ما يريد ، ما دام ذلك نابع من إيمانه بمستقبل انساننا وسعادته الحقــة "(٥) . لقــد تناول فيهــا : حياة الابنة [زاهدة] التي بانتسابها إلى الفكر التقدمي،

4

الذي يقارع الظلم ،وهي تنتمي إلى ضعفها الطبقى ، بانتسابها إلى عائلة فقيرة . و[أم شاكر]، أمها التي فقدت [شاكر] أخيها الكبير ، معيلهم الذي مات أيضا بسبب شعوره بالظلم الذي حاول محاربته فكان سببيا في

موته . تضطر [ألام] التي تعانى من وضعها تطور العاني المرحلي في الكتابة : القاهر ، لأن تكافح وتكدح لتكفّل معيشتها ومعيشية أبنائها . رغم صيعوبات الحياة وشيظف العيشي في مجتمع غير متوازن، مما يعرضها والنتها للمضايقات، والنها الأكبر [سعدى] للسجن نتيجة مواقفهما الوطنية . وتكتمل معاناتها بتصرفات أخيها و [خال] أو لادها الذي لاتمنعه الوصولية من الوشاية بابن أخته ليودعه السجن . يقول العانى عن هذه المسرحية " أنها تعنى بالنسبة لى علامة تحول جديدة فى كتابة المسرحية "(٦) . وهذا واضيح عندما المرحلة الأولى: أنى أمك يا شاكر تحدثنا عين تطور التأليف عنيد العاني ، إذا

هناك بعض التشابه بين شخصيتي [أم جديدة ١٩٦٧] التي أخرجها سامي عبد الحميد . لكن التأثيرات الملحمية – البرختية شاكر] و [الأم] عند غوركي من حيث المعاناة

التى تتحملانها جراء التعسف والظلم ومقاومية القمع عنيد كلتيهمنا وفي دفاعهما عن أبنائهما ضد القهر الذي يتعرضان له . وهو يتضح من خلال حوار [ألأم - غوركي] ألأم: انهم لن يعرفوا الحقيقة و لا في محبط من الدماء ، انهم لا يفضلون إلا تسعير نار حقدنا عليهم . . و كل ذلك سبو ف يسقط على رؤوسهم يوما ما .. (٨)

وهو اليوم الذي يستقبله العاني بو احدة من قمم عطاء هذه المرحلة مسترحية [أهلا بالحياة - ١٩٥٨] ، التي تتحدث عن الحياة الحديدة بعد قيام الحكم الحمهوري في ١٤ تموز ١٩٥٨ ، في العراق . حسن يتناول أحداثا ما قبل قيام الحكم الجديد ، وأحداثنا تلت قياميه . الحكاية بيساطة : أن [فوزيـة] ابنـة العائلة متوسطة الحال ، يتقدم لخطبتها ابن عمها [عطا] الذي ترفضه ما قارناها بالمسرحيات الأولى: [رأس لأنبه لا يحب العميل - وللعميل في حكيم مدلو لاته السياسية المنتمية . فتدفعه ظروف الشبليلة ، فلوسس البدواء ، سبتة دراهيم] ، البطالة التبي يعيشها إلى التعامل مع أدنى في تناولها للموضوعات البسيطة في الممارسيات التي من شيأنها أن تعينه على حدوتة حوارية لا تتعدى العشيرة صفحات تحكمها قفشات السط ، مثيرة للضحك و فق صعوبات الحياة ومنها [أن يشي بابن عمه متطلبات أعلى من المطلوب من العمل الفني فوزي [أخ فوزية] فيودعه السجن ، لسببين : أولهما / الكسب غير المشروع . والثاني/ أنذاك وبين مسرحية تتضح فيها أطراف نكايـة بفوزيـة التـى رفضـته زوجـا لهـا] نزاع متصارعة فيما بينها على اختلافاتها ويظل القهرحتى اندلاع الثورة ، ليخرج في الفكر والمعتقد ، إضافة إلى التعدديـة في أطراف النيزاع أو قيل [الصيراع]. فمن بعدها [فوزي] من السجن ليحل محله [عطا] سجينا . واضح أن هذه المرحلة في كتابات طرف ظل بعيد المنال مثل السلطة – المتمثلة العانى يتضبح فيها الجانبين: البديهي بالقمع الحقيقي- إلى طرف واضبح المعالم المألوف ، و التقليدي البعيد عن المبادرة في هـو [الخال] الـذي يمثل السلطة – التي خلق الدهشية ، فالخنوع لما تحكمه الحكاية تحاربها دون أن يصيبك من أذاها غير من حلول انتقامية يسيطة ، من غير أدني المعنوى - والتي بمقدور الطرف المقهور أن تدخيل خارجي يجعل من العميل الإبداعي يتناولها بالتقريع والتعنيف. بعكس ما كان شيينها تماميا للمعادلة الحسيانية ١+١ -٢. الطرف الأول ، الذي يجور دون أن يحق لك إلا أن الريادة المبكرة للعانى جعلته قادرا أن تردعه بل وتكتفي بمحاربته بقلبك [وذلك على حعل بعض هذه البديهيات و البدايات اضعف الأيمان] وهو شيأن المسرح في كل البسيطة مقبولة لدى المتلقى لتكون فيما زمن ، غايته الأسمى (التطهير) وهذا يكفى بعد كتابات مسرحية ذات أثر كبير للنهوض . تناول البعض [أم شاكر] بالتحليل على بمسيرة الكتابة في المسرح عند يوسف أنها من تأثيرات أكيدة لمسرحيات تناولت العانى ، وعند الجيل الذي تلاه من الكتاب . موضوع [ألام] كما عند بريخت في المسرح ×) المرحلة الثانية : المفتاح ١٩٦٨ :

ومسرحية [ المفتاح ] نوع من الكتابة جديد

في المسرح العراقي، خرج بها الكاتب عن

مألوفه الذي عودنا عليه أيضا في بداياته

الأولى التي سيقت [المفتاح] وما كانت لتقل

أهمية عنها لكنها اختلفت في الشكل وفي

اصل الحكاية . فمسرحية [المصيدة ، أو ٦٩٣

- ١٩٦٢] التي قدمت للتلفزيون ، ولم تقدم

على خشبة المسرح. ومسرحية [صورة

و الحشيش بالنستان ، و النستان يريد ماء

الماء عند الله ، لا اله الا الله

يفسر المعنى للمسرحية من خلال العنو أن: عن و اقعيته العراقية القريبة من الو اقعية نوار: المفتاح الذي يفتح الأبواب ليدخل الروسية المتمثلة بكتابات [تشيخوف] في المضمون ، وفي الشكل من تجارب مسرح

كانت واضحة على أسلوبه في مسرحية

[المفتاح]. ففيها يضرج العاني لأول مرة

قادمين توا من بعثتيهما الدراسية في خارج العراق. وفي الإخراج كان سامي عبد الحميد ، أول المستفيدين من جهودهما . واستمر التعاون بين كاظم حيدر ومخرجي فرقة المسرح الفنى الحديث بوتيرة لاتعرف الانقطاع وخصوصا في مسرحيات العاني، والمسرحيات التي كانت تقدمها الفرقة بشكل عام . أما مع طارق حسون فريد ، فقد كان

والحداد يريد فلوسى ، والفلوسى عند

و العروس بالحمام ، و الحمام بريد قنديل

علىا خارقة ، يستحيل على الإنسان إيجاد

منها النور ، وضوء الشمس موسكو الفني ، المنقولة سماته بوضوح في هـو نفسـه الـذي يسـد الأبـواب ، ويحبس النور ، و يخنقه (٩) . أعمال الفرقة قبل و بعد مسير حية [النخلة ولم يكتف بذلك فقد وضع الشخصيات تحت والصدران] وما تلاها في مسرحيات : مسميات تحمل معانى أدوارها :فشخصية [الشبريعة] و[الخبان] و[القرببان] و[خيبط [حيران] مثلا ، هو في حيرة من أمره الدريسم]، و[الباب القديم] ..وسواها من في حل المساكل المتعددة التي تحول دون عروض فرقة المسرح الفني الحديث . إن في وصوله إلى عروسه . وشخصية زوجته اختياره لموضوع [المفتاح] الذي فيه اختلاف [حيرة] التي تشاركه في الحيرة ، الهموم واضح في معمار الشكل والمضمون، الذي وصولا إلى ما يطمحان إليه من الحلول فيه نوع من الغرابة عندما يختار الحدوتة أما شخصية [نوار] الذي بفعل أفكاره المعروفية حيد التبداول وعلي المستويين النيرة ومقترحاته التي بواسطتها يمكنهما العراقي والعربي . في كونها لم تستخدم من الوصبول إلى الحلبول .. وهكنذا في باقبي قبل إلا في مسرحيات الأطفال ، لكن جرأة الشخصيات مثل ، الحداد ، و صاحب الثور العانى حين استثمرها عملا للكبار ، تتحدث ، والجدود .. وغيرها . مما حتم أن يكون بلغتهم، وتجيب عن تساؤ لاتهم في محاولة لهذا النص هكذا منهج لصياغة شكل غرائبي مخلصة لتخليصهم من بعض مخاوفهم للمحتوى الدي يتفق مع انطلاقة العانى في الحياة ، وما حملته من معاني إنسانية في رسم معالم المسرح الحديث . أن الذي عالية . فالحدو تة معرو فة و متداولة كما قلنا ، ولكى نتذكرها : فهي كما حفظتها عن ظهر ساعد في وصول المعاني بالشكل المدهش هـو ما اقترحه له من صياغة سينوغرافية قلب - كغيري من أبناء الشعب - حيث لم نجبر معها للعودة في تذكرها إلى المصادر تعاون عليها مع إخراج: سامي عبد الحميد ، دیکور : کاظم حسدر (۱۰) ، وموسعقی : وكما يقول أريك بنتلى" إن القصـة الجيدة طارق حسون فريد (١١) . وكانا لا يزالان هى القصلة التي تكون معروفة لدينا سابقا "(٨) . تقول الحدوتة الشـعرية الموزونة -

ياخشىية نودى نودى ، ودينى على جدودى وجدودي بطرف عكا ، جابو لي ثوب وكعكة والكعكة وين أضمها ، أضمها بصنيديكي وصنيديكي يريد مفتاح ، والمفتاح عند

واكع بالبير ، والبير يريد الحبل والحبل بقرون الثور ، والثور يريد

لا اله الا الله ، لا اله الا الله

وحين عالجها في التقسيم إلى وحدات ومنطقسة أحداث وتسلسل عمل على تجزيئها وفق ما وردت في النصر من حيث الزمان والمكان والشخوص وحتمية الموضوع الوارد في الحدوثية . تطرق من خلالها باستعراض الوضيع العربي المعقد، والمرتبطة حلول عقده ، واحدة بأخرى أعقد ، وصولا إلى أن تلك الحلول لا تتم إلا بإرادة

و لأهمية مسرحية [الخرابة]نصا ، حاكى بها المؤلف، المسرح التسجيلي الذي ذاع صيته في تلك الفترة ، عند أول معرفة العرب على تجارب [بيتر فايس] في مسرحياته : [ أنشبودة أنجبولا] و [مارا-صباد] التبي حاكتهما [الخرابة] في التأليف وبجدارة . ارتأت إدارة الفرقة أن يقوم على إخراجها اثنين من أهم المخرجين هما: سيامي عبد الحميد وقاسم محمد مضافة لهما الطاقة التصميمية - البلدوزر [كاظم حيدر]، الندي ظبل متعاونا مع انتاجات الفرقة ، بل كان له الأثر الإيجابي في تنقلاتها النوعية . وكثيرا ما أشير إلى إضافاته في السينوغرافيا وتنوعات الشكل في المنظر والمكان. فكانت لمسرحية [الخرابة] وقعا محليا بصيغ عالمية ، استخدم فيها لأول ، الرقم ، الوثدقة ، والصورة ، والشهادة ، وغدرها ينصمة عراقية وصفها العاني عمله فيها فيقول: "أيخلت فيها مشاهد ومقاطع مسرحية من بعض المسرحيات ، وأدخلت فيها شيعر المقاومة الفلسيطينية ، كما كتيت

التعاون متقطعا ، لخصو صحة التعاون معه

، في المسرحيات التي تحتياج إلى التأليف

الموسيقي فقط . أما المسرحيات التي

تحتاج إلى الموسيقي المختارة من مقطوعات

موسيقية متوفرة محلية كانت أو عالمة ،

فكانت المهمة تناط بأخرين غيره.

الخرابة ١٩٧٠ :

حلول لها . وعنوان [المفتاح] يحمل معنى

التسمية ، نلمس ذلك من حوار نوار الذي

مرة السيينما على شاشتين تقدمان : الفلم عن قضايا عالمة وإنسانية أخرى ، أبخلت فسها الأغنية المسرحية التي تكون جزءا من العمل المسرحي ذاتيه "(١٢) . و ارتقت فنيا لتكون بالفعل صرخة بوجه الاستعمار، واستنهاضا وتحريضا للإنسان أينما كان ، لأن يشور على الواقع الفاسد . أن الوقع

الكبير والأثر الذي تركته [الخرابة] ، حفز

باقسى الكتاب لأن يطوروا مهارتهم التي لم

تعد تتلاءم مع التوجهات الجديدة للذي

والمضمون في المسرح العراقي . وفعلا راح الكثير منهم يبحث عن أشكال أو مدارس لىقلدها فطغت محاكاة ما كان يفرزه المسرح الغربي مجددا من المسرح [التسجيلي أو الوثائقي] ومسرح[اللامعقول] إلى مسرح [العيث]..وغيرها، الأمر الذي أبعدهم تماما عن المسرحية الواقعية التي لا زال الجمهور متعطشيا لهيا و بجاحة ماسية لها . لمستاها تماما ، عند قيام [ثورة النخلية و الحيران] . قد يكون مثير الهذا الانحياز حين أطلق عليها تسمية [الشورة]، ولكنها فعلا كانت ثورة على كل الصيغ القديمة المكرورة المتعارف عليها . وثورة في كونها أعادت المسرح إلى واقعيته الشعبية - حد ارتواء الجمهور العطش لها وكان بعد لم يفطم من حليبها الواقعى . أن ما قدمه العاني مع فرقة المسرح الفني الحديث ، يصبقه العاني على أنه نقطة تحول حملت "حصيلة تجاربه الشخصية من جهة ، وحصيلة اطلاعه وطموحاته في إكساب المسرح صدفا حدیدة "(۱۳) . و منها تأثره بمسرح بریخت [الدرلدين أنسياميل] ، و اطلاعه عن كثب على تجربة المسرح الألماني ، والمسارح الأخرى . ساعده في ذلك اضطلاعه بمهام رئيس المركز العراقي للمسرح I.T.I الذي منحه فرصيا للتنقيل في أرجياء العيالم ميشيرا بالمسرح العراقي ومشاركا فاعلا في المؤتمرات والندوات والمهرجانات التي يقيمها المركز العالمي للمسرح والمراكس الفرعيسة المماثلة للدول الأعضاء فيه .

من نصوص بلغت ذروتها فيه كاتبا قل

نظيرة ، فكان له في كل مرحلة أعمالا نوعية ،

قلنا العالمية من خيلال محلبته المخلصية

مناطـق الألم التـى لامسـها مـا عـاد يهتـم

نظرته لتشمل الإنسان في كل بقاع العالم.

لابد لها من شكل يتسع لها ، فتطور حتما عند

مخرجيه شكل العرض ليتفق مع انفجارات

مضــامينه وإنســانيتها . إن مــا حققه العاني

في مسيرته إنما يعود إلى إيمانيه من أن

التمييز الندى حققه ما كان ليتم بمعزل عن

تعاونه المثمر بينيه ويين المخرجين . ومثلما

حققت تجربة المسرح الروسى نجاحاتها

وتطورها في المسرح، إلامن خلال التعاون

بين مؤلفيها ومخرجيها وعلى مسارح

خاصة ومستقرة . وهو ما كان للعاني الذي

خليل شوقى إبراهيم جلال ، جاسم العبودي

سامي عبيد الحميد ، وفاضيل خليل . وفي

فرقة من أهم الفرق المسرحية على المستوى

العربى و العالمي . حين تهيأت هذه كلها له ،

بعد أن استقر من التجو ال و التعددية المكاندة

التى مر بها ، أما مجبرا منفيا ، أو باختياره

، والتي توزعت بين : بغداد ، وبيروت ،

و براحين ، و ريما أخرى أجهلها . جعلته يهتم

بقضايا الإنسان المصيرية في وطنه أو في

العالم، وجعلت من موضوعاته التي كان

يختارها حيوية وتصلح لكل الناس. مع

بداية السبعينات من القرن الماضي وبعد

أن استقر العانى التفت إلى مخزونه الكبير

من التجارب والذكريات ، الحاوية للكثير

كان هو أيضا مهيئا لها .

×) المرحلة الثالثة :

تهيأ لاعماله مخرجون متميزون من أمثال

أثارتها [الخرابة] من طرح جديد في الشكل

كان فيها شاهد عصر و"ليس سوى انعكاس لما يعانيه المثقف أحيانا من حيرة فكرية وضياع .. فالعديد من النصوص المطروحة قد ظلت طريقها ، لأنها لا تعدو إلا تخبطا فكريا واضحا أو متاهات معتمة لا تؤدى إلى قبرار "(١٤) ، وحين استقريه الحيال كاتبا و فنانا و حد تحتم عليه أن يبحث عما بميز ثقافته عن يقية الثقافات . لابد لمسرحه أن يكون عراقيا خاليا من التأثيرات الغربية قدر الإمكان ، انطلق من هذا الفهم المتقدم وبأهلية جعلته يتدرج مع التجارب المختلفة لتقدم خصو صبيته ذات الهويلة العراقيلة البحتة التى تشكل النضوج لديه من حيث العطاء . فكانت [الشريعة ١٩٧١]و [الخان وأحوال ذلك الزمان ١٩٧٦] و [الجسس (ظلت مخطوطة ولم تنجيز عرضا)](٥ [الأمس عــاد جديدا ١٩٨٣] و[ نجمة ١٩٨٦ و[خيط البريسم ١٩٨٦] التي سنفرد لها حديثا خاصا بها ، وكيف كان قرارا لها م

البلسم بالباصس كوسسيلة نقسل أسسرع واكثر

من التنوع لتجاربه المحلية والخارجية .

ورغم عدم جواز المقارنة – من وجهة نظري سن مراحل الكتابة عند العانى وما أفرزته كان لها أثرها الإيجابي على مسيرة الحركة المسرحية العراقيية والعريبية ولانغالي أن لقد تناول فيها هموم [ناسس العاني] الذين انتموا إليه مثلما انتمى إليهم ، واشترك معهم في الهم و المشكلة . ولشمولية و اتساع بالمشاكل الصغيرة الضيقة ، بيل اتسعت العانى أن تكون مسرحية . كما ولم تكن موضوعاته وما تحمله من قيم هي انشغاله الوحيد ، لأن انشغالاته شمولية

كانت الأربعينات قمة نضوج العاني ووقوفه على كل ما يميزها واقعا اجتماعيا وسياسيا ه اقتصادیا . کیف کان پتصب ف ناسها فیما بينهم ؟ وكيـف كانوا يتعاملون مع أنفسهم ومع ما يحيط بهم ؟ وماهي معاناتهم حين يكونون أبناء طبقات فقيرة أو غنية ؟ كنف كان يتم تعليمهم ؟ كيف كان اليزو اج لديه وكيف كان الإنجاب؟ ... الخ هذه الهموم وغيرها ، من التي رصدها العني بعناية فائقة لنحسدها فيما بعد نصوصا مسرحية وعروضها كان لهها وقع عظيهم على نفوس مشاهديها . لقد رصد الحرب العالمية الثانية وما حولها وتسلسل الحكومات وماحملته معها من الجيد وغيره للناس ، عاش مرحلة

قدم من خلالها الشرائح الاجتماعية المتنوعة المهن ، أي انه أعطى إيقاع الحياة فيها قبل أن يفكر فيه المضرج . للعاني قول معناه أنه حين يكتب النص يرى الناس الأصليين ويرى من سيمثل الشخصية من ممثلي فرقة المسرح الحديث]. هذه الشيرائح المختلفة المتلاحمة فيما بينها لايتمكن منها الطارئين ولا يغير في قراراتها كائنا من يكون ، حتى المفوض الذي يتسلط عليهم أو رجل الأمن لا يتمكنان من زحزحتهم أو اختراقهم حتى يأتى التطور التكنولوجي الذي يبدل

أمانا يجعلهم في حيرة من أمرهم سرعان ما من الغضب المشروع لأن يعبر عن امتعاضه على سوء التصرف الذي منعها من التجسيد يتقبلونها وتستمر الحياة للأفضل. ولعل ما على خشية المسرح . فهي لم تجسد موضوعا هـو أهم في كتابات العانى حتى التلفزيونية مترفا كماليا يسهل تقديمه دون أوليات لكنه منها انه يتعمد أن تبدأ البطله عنده بالعقم حتى تنجب في نهايـة العرض وهو ديمومة مسرح الوطن الحقيقي والتاريخ غير المزيف له، وهكذا العاني في كل مرحلة من مراحل للحياة واستمرارها . ولم تأتى هذه اللحظات الكتابة لديه ، يؤكد فلسفته التي تقول "نحن التي تعمدها من فراغ بل جاءت من بقايا التأثيرات من المسرح الروسى والألماني حين يتفاء لون بأن الموت لا يعنى موت الحياة بل الحياة مستمرة من خلال الولادات الجديدة العانى من أجل الجماهير في الأحياء: بشرا، نباتا، أو حيوان تتكرر هـُده الثيمـة في مسرحية [الخان] التي

يحصر العانى أحداثها ولاسباب موضوعية

خاصة به، مابسين الأعوام ١٩٤١-١٩٤٥،

وما ميـز تلك الفترة من أوضاع سياسية .

ومارافقها من أوضاع اجتماعية خاصـة به

، فهى سياسيا تناولت أحداث ثورة مايس

الوطنية في ١٩٤١ ، وكذلك ما تمخضت عنه

أحداث الحرب العالمية وأثارها في العراق.

واجتماعنا سجلت أحداث مجتمع الناس في

الخان، أو قبل انه جعل من الخان ومن في

داخله العراق المصغر بكل تناقضات ناسه

وتناقضات أحداثه، ومارافقها من محبة

تناقضات الوضع العراقي أنبذاك . أما في

مسرحية [الجسس] التي يقول عنها العاني

أ أنها ثالث الثلاثية التي تكمل المسيرة،

حيث الحركة الوطنية ، التي تنتقل من خلال

الجسس من الملكية إلى الجمهورية "(١٦)

، ليكون بذلك – حسب العانى – قد أرخ

أحداث المرحلة عبر المسرح ، وكان أمله أن

يستمر ليؤرخ أحداث العبراق المهمة . وكان

من المفروضي أن أقبوم أنيا – الباحيث –

بإخراجها كما دون ذلك العانى "لقد قدمت

المسرحية إلى العزيز فاضل خليل ليتولى

إخراجها وبالفعل راح يتمثل صيغة تقديمها

باستهلال محبب وجديد على المسرح "(١٧)

. لكنها وأدت لأنها تمثل مرحلة تكون فيها

بعض الأحزاب فاعلة دون أحزاب أخري فلم

تلبي بذلك الطموح المحسوب للحكومة -

حسب العاني – ، فألغيت تماما فكرة تقديمها

. ويستمر ليقول " ولا أدري وأنا في حالة

هياج وغضب حاد .. أخذت المسرحية يومها

.. ومزقتها ورميت قصاصــات صــفحاتها .

وعشت كأبة أيام طويلة .. وحين صحوت من

هذا الانفعال ، شعرت بالندم .. فبكيت .. وما

زلت حتى اليوم حين أتذكر ما فعلت ينتابني

ندم كبير "(١٨) . لم يكن التسرع هو الذي

جعل العانى يمزق [الجسر] بل كان نوعا

وكسره وزواج وولادة وخيانات -

لا نؤمن مطلقا بمسرح الصالونات ، وانما نؤمن إيمانا تاما بارتباط المسرح بالجماهس ً (١٩) . فكانت [الجسس] الثمن الذي دفعه أنا والعاني وبعض من الحديث عن [خيط

متكاتفين عند تقديم مشاريعهم . وكانت قائمة الفنانين والفنين والإداريين كبيرة بدءا من المؤلف يوسيف العاني - الذي لعب دورا صغيرا فيها - والكبار : خليل شوقى ، مقداد حين حملت همه مي و ميا احمله مين ارث عبد الرضا ، سعدية الزيدي ، عو اطف نعيم مسرحي وثقافي وهموم مدرستي الأولى ، إقبال نعيم ، وما تبقى من نجوم الفرقة – [المسرح الحديث] التي ما كان بودي أن الذين غادر اغلبهم العراق إلى مكانات أخرى أفارقها ، لأن انقطاعي عنها يعنى ابتعادي عن الناسس [جمهوري] الني أحبني وتعود إما هربا أو للدراسة - وقد تعاون الجميع على أن يقدموا العرض بأحسن صوره، على ممشلا أطلقوا عليه [ملك الاسترخاء] وهي ميزة أخذت مني جهدا وكفاح سنين، وكان ذلك . وعادت الفرقة إلى سابق عهدها بالتزام منهجها في تقديم العروض الشعيبة فأنا ابن العشيرين عاما وقفت أمام عمالقة الواقعية من جديد . حيث تلاها مسرحية المسرح في وطنى أشاركهم بطولة [النخلة [الباب القديم] من تأليف : خليل شوقي ، والجيران] كبطولة مطلقة للفتى الأول. يصبعب علىي ضبياعها والتفريط بها بهذه

وتمثيل كل نجوم الفرقة وكانت من إخراجي -الداحث- بعد أن اعتذر عن إخراجها سامي السهولة ، وقفت أمام يوسف العاني ، عبد الحميد . لتتبعها عروض أخرى أيضيا وخليل شوقى ، وزينب ، وناهدة الرماح من النصوص المسرحية الشعبية . ، وسامى عبد الحميد ، وكل نجوم الفرقة ولمقدار تعلقى بالفرقة ، وددت أن تكون الذيس هم نجوم العراق . لكني ولأني موضوعا لرسالة الدكتوراه التي سأكتبها -فطريا- أدركت أن عمر هذه النجومية في ، لكنى وجدت إننى وأيا كان عنواني الذي بلد من بلدان العالم الثالث ، دائما عمرها سأختاره سوف لن يخلو من الحديث قصير، وكذلك الاستحواد على الأدوار عنها ، فحولت اهتمامي ورغبتي إلى المهمة ، ستنتهي إلى عمس معين ، ولأني الحديث عن المضرج والإخراج بشكل عام بالأسـاس تعينت –كما يعينــون الخريجين وكتبت في [المشاكل المعاصرة في الإخراج الأوائل معيدين - فأنا معيد في أكاديمية المعاصر] الموضوع الذي لن يفلت منه الفنون الجميلة جامعة بغداد، لابدلي من اغلب من عمل في فرقة المسرح الفني تطوير شلهادتي الجامعية والحصلول على الحديث من المخرجين وكتابها ، لاسيما أعلى الشهادات في الإختصاص، تضمن لي وأنا ابن مكة الأعرف بديارها اكثر من البقاء باقتدار أستاذا في الجامعة . وهكذا غيرى. ولابدلى من أن ابحث موضوع حملت همومي وارتحلت حيث بلد دراستي أخر. لاسيما والمسرح البلغاري هو الابن العلسا في بلغاريا – صبوفيا ، التي سيدقني الشيرعي للمسيرح الروسيي، النذي تنتمي إليها من أقراني جواد الأسدي، وفاضل إلى تأثيراته فرقة المسرح الفني الحديث سوداني ، وكلاهما من أعضاء فرقة المسرح ، فأنا ستضطرني المقارنة بالضرورة أن الفنى الحديث. وحملت معى ثلاثية [خيط أتو لاها جميعا بالبحث والتحليل. والمعادلة البريسم] التلفزيونية ، التي كان لوقع تجمعها جميعا: مسرح + فريـق + كاتب + عرضها على الجمهور في التلفزيون العراقي مخرج + جمهور من نوع خاصس. وهذه كبيرا . لأنها تحمل كل مزايا عروض فرقة سمات جمعت تجارب المسارح المهمة في المسرح الفني الحديث . ولم يبق من معارفي العالم دائما ، وهكذا بدأت الرحلة . وبعد لم العراقيسين والعسرب والبلغسار في بلغاريسا

،من لم يشاهد [خيط البريسـم] بـل وكانوا

يبدأ الكلام في كامل التحرية.

يستعيرونها ويطلبون عرضها كمشروع طلابى للمناقشة بحضوري لأكثر من مرة . حتى أن [الكاسيت VHC ] قد استهلك في أحد أيام تلك الغرية و كنت عائدا من أحد العروض المسرحية الكبيرة [بستان الكرز] ، ولشدة انتشائي بالعرض الكبير ، عدت لأشاهد [خيط البريسم] ، لأتأكد من أنى أيضا أمارس ذات المهنة التي من أهم سلماتها الفرح . وبين الانتشاء والفرح و الدهشية ، تذكرت أن العبودة إلى العبراق هى قيات قوسين ، ولابيد لى مين أبحث لى عـن ما أقدمه من عمل مسـرحـى بعد العودة . ورأسا طفرت إلى ذهني فكرة : لماذا لا تكون خبط البريسم؟ و لأن فرقتنا اعتادت أن تقدم العروض الشعبية بين حين وأخر، بل وقد امتازت وأخذت السبق فيها ؟ إذن ليس من الصعب على تحويلها إلى نص مسرحي بدلا من كونها نص تلفزيوني . وفعلا شرعت بالإعداد ، بعد أن كتبت إلى الأستاذ يوسف العانى استأذنه في إعدادها . فبارك ذلك وأرسل لى السيناريو البالغة عدد صفحاته يحدود الـ ٤٠٠ ، المشكلة الأن هي كيف يمكنك اختزال هذه الصفحات الكثيرة إلى مسرحية لا يتحاوز عدد صفحاتها عن الـ ٦٠ صفحة . المهم وبفرح كبير توصلت إلى مقترح الأعداد النذى أرسطته بندوري إلى العناني لأحظى بمناركتيه وفعيلا بيارك ذليك لأنجيز المهمية الأخيرة بالمسودة فأرسلتها إليه لتكون للمساته الأخيرة مسرحية [خيط البريسم] . ولتكون مشروعنا المشترك لفرقتنا المسرح الفنى الحديث . وما أن حط بي الركاب عائدا من الدراسة حتى كان المشروع قيد التنفيذ. ولا يفوتني أن أسجل هنا أن من عادة أسرة المسرح هو التيزام أينائها والوقوف معهم

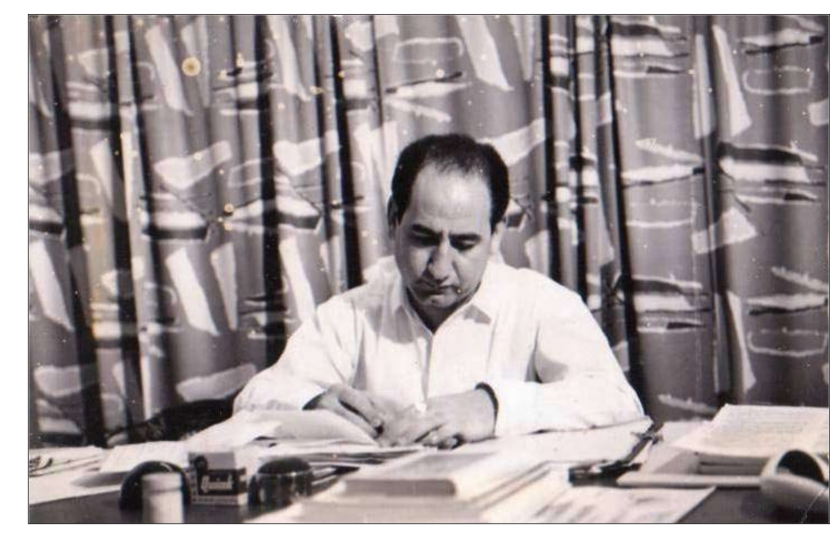
العدد (2471)

السنة التاسعة

الخميس (3)

ایار 2012

5



## من جبر الخواطر الى شخوص في الذاكرة

قد يحتاج الباحث المزمع على تدوين , أو تأصيل , أو تتبع سفر الفنان المبدع ( يوسف العاني ) الى الكثير من الجهد البحثي الدلائلي التحليلي أو الوصفي أو الاُستقرائي , لَتجذير مراحَل حياته الفنية الغنية وعليه لزاما امتلاك ذلك الخزين المعرفي التواصلي , لتكوين نظرَّةً مُخْتبرية ثَّاقبة عبر المشاهدة الحقيقية الموثّقة لِجل منتجه الإبداعي الفني المتنوع , ليكون باستطاعته سبر أغوار رحلة ( العاني ) الفنية الطويلة ومسيرته الحافلة الزاخرة بالعُديد من الاعمال الفُنية على مستوى المسرح , والسينما , والتلفزيون , تأليفا واعدادا , وتمثيلا , أو على مستوى النقد الفني , أو في مجال الكتب المطبوعة المختلفة التنوع الفني , وربما لن يحتاج ذات الباحث الى الكثير من العناء , او الجهد , في رسم صورة ابتدائية محلقة عبر زمن إخصاب الفن العراقي , او الجلوس قبالته ، لتحليل شخصيته البغدادية الاصلية النادرة

> فحينما يقف الباحث في فسحة ( العاني ) الإبداعية ، يكتشف بأنه رجل واضح كل الوضوح ، بل بسيط كل البساطة ، وسفره الفنى ، سجل ملحمى خالىد ، يستطيع المتتبع أن يتصفحه في كل الاحايين ، بل في كل الازمنه والامكنة ، ليتمتع ويسمو وهو يتواشيج بكل تلك الطبائع الشيعيية الرائعية ، وجيل تلك الملاميح البغداديية الجميلة الاصيلة ، التي ارتسمت على محداه بطمأنينة أخاذة ، وربما يحيط به عبير تلك الحبدران العبقية ، و ملامح تلك الأزمنية الفائتية ، كل ذلك الأريسج والعبق العراقي الجليل المتألق ، الذي يفوح من بين ثنايا (العاني ) الوديعة .

ولد الفنان ( يوسف العاني ) ١٩٢٧/٧/١ بمحلة بغدادية شعبية قديمـة تعـرف بـ (سـوق حمادة ) وسـط بغداد ويبدو أنه قد أخذ الكثير من أصول وركائز وأشكال كتاباته المسرحية ، من اجواء وملاذات محلته تلك ، الغير مكترثة البتة بالمتغيرات التي كانت تحيط بها .

مسمياته القرائنية الدلائلية الذهنية بصورها المنكسرة العتيقة الشفيفة ، حيث تلتصق بماهياته الغير مرئيه ، وتعيش خاليدة في ذاكيرة ( العياني ) وميا زاليت عالقة في ذهنه المتقد ، بملامحها البنائية الطرازية البغدادية المنقرضة ، وبوجوه اهلها البغداديين الطبيين النجباء ، الذين عاشس بينهم وتعلم منهم ، وأفاد من عبرهم الحكائية الملحمية في كتاباته المسرحية ، والتي أطلقتُ على عروضها في أحايين

تأصيل الحكاية والبيئة ، والشخصية ،

(سوق حمادة) تلك المحلبة الصباخية ،

و الأمنة و الوديعة ، بذات الومضة السريعة

لحركة الازمنة ، والتواريخ ، والتي ما

تـزال في ظنـي المؤكـد ، تخلـد في نبض

متفاوتة بـ ( الفرحـة المغداديـة ) ، و التي أخضعت النصل ، او الخطاب المسرحي ، لتوليفة تدعو للاعجاب ، والوقوف امامها باحترام بالغ ، وهي تصاول والمثنولوجيا البغدادية ، من اجل توثيق في كليـة الحقوق/جامعة بغداد وأسـس المناخ الحكائبي الملحمي البغيدادي، عبر

الفرجة التي أسَسَ لها عمليا في عروضه العديدة ، فيما بعد

شُغفُ ( العاني ) منذ بداياته الفنية الأولى بالشخصية البغدادية ، وحاول محاكاتها ، بل وراح يناغمها ويترجم أحلامها ونوازعها وألامها الذاتية والجمعية، الى عروض مسرحية تارة ، او نصوص مسرحية مكتوبة تارة اخرى ، ففي الأعبوام من ١٩٤٦-١٩٥٠ كتب العديب من النصوص المسرحية حينما كان طالبا

فرقة مسرحية جامعية أسماها ( مجموعة المنتج المسرحي داخل عمق صيرورة تلك

يُعدُ الفنان ( يوسف العاني ) أحد أهم عصدة المسرح العراقيي ، ومن رواده الأوائل الذين أسسوا اللبنات الاولى في دعائمه الحاضرة في الباحة المسرحية والثقافية العربية ، بل وارتقت تلك الدعائم المتألقة أعلى مراتبها على المستوى المعرفي التنظيري والاستقرائي ، أو على مستوى المنتج الابداعي في إحالته لـ(

العرض المسرحي ) .

جبر الخواطر) بمعية ثلة من رواد المسرح لعراقي وعلى رأسهم الراحل الكبير ( ابراهيم جلال) والمبدع الخلاق (سامي

١٩٦٠ ومسرحية (جحا والحمامة) وهي عبد الحميد ) والراحل الكبير (جعفر السعدي ) ولعل من أهم بواكبير كتاباته المسرحية وهو ما زال طالبا بكلية الحقوق مسرحية ( القمرجيله ) من فصل واحد ، و مسرحية ( مع الحشاشــه ) و ( طبيـب يبداوي الناسس ) عنام ١٩٤٨ ومسترحية ( محامي زهكان ) عام ١٩٤٩ وتتوالي كتاباته لفن المسرح لتشمل العناويين المختلفة من مسرحية (في مكتب محامي ) مـرورا بمسـرحية ( محمـي نابليـون ) و مسرحية (حيير الخو اطير قيسي) عام

ومسرحية (فلوس الدوة) و (أكبادنا) و

من طراز مسرح (البانتومايم) وقدمت على مسرح ( ستانسلافسكي ) بموسكو ضمن أطار مهرجان الشبيبة عام ١٩٥٧ وفي عام ١٩٥٨ كتب مسرحية ( اني امك يا شاكر ) والتي قدمت ايضا من على شاشة التلفزيون ، وقد شكلت هذه المسرحية انعطافا جديدا في كتابات (العاني) لنمو احداثها ، ونضيح حبكة الصيراع داخل ثيمتها ، وانتقاء شخصياتها المستلهمة من الواقع ، وبعدها كتب مسرحية ( تتزهن ) و مسرحية (عمر حديد) عام ١٩٥٩ و بعدها كتب مسرحية (جميل) والتي قدمت من ١٩٥٠ ومسرحية (راسس الشطيلة) في على شاشـة التلفزيون تحت اسـم ( اليطة ذات السنة ومسرحية ( تأمر بيك ) و مسرحية ( مو خوش عيشة ) عام ١٩٥٢ ) عام ١٩٦٢ وكانت من اخراج الفنان الكبير (خليل شوقي) ثم اعاد اخراجها ومسرحية (لوبسراجين لو بظلمة) و للتلفزيون ايضا عام ١٩٦٨ الفنان المبدع مسرحية (حرمل وحبة سودة )عام ١٩٥٤

👝 سعدي عبد الكريم

(ست دراهم) ومسرحية (على حساب

من ) عام ١٩٥٥ وهذه الاخيرة نشسرت في

مجلة السينما وقدمت في التلفزيون عام

(كارلو هارتيون)، لقد كتب (العانى)

اكثر من خمسين مسرحية طويلة وذات فصل واحد عبر مسيرته الفنية ، ولعل من الرزها مسرحية (المصيدة) ومسرحية (الشبريعة والخرابة) و ( اهلا بالحياة ) و (صور جديدة) و (نجمة وزعفران) وأعد عن ( برين سلاف نوشيتس ) مسرحية ( حرم صباحب المعيالي ) وهي مين الإعمال المسرحية الذائعة الصيت ، والتي لا تغادر الذاكرة المسرحية العراقية الحية

أسس ( العاني ) عام ١٩٥٢ فرقة ( مسرح

الفين الحديث ) مع الفنيان الراحل الكبير

( ابراهيم جلال ) ونخبة من الفنانين

العراقيين الرواد ولقد اسهمت هذه الفرقة فى رفد المسرح العراقى بجملة من الاعمال المسرحية الرائعة والتي أرخت لحقية تاريخية متألقة في سجل المسرح العراقي ، والتي ستنقشها ذاكرة الباحة المسرحية العراقية ، باحرف من ألق ، لتظل زاهية بأبهى صورها المشرقة المضيئة ، وكانت هذه العروض محبط أنظبار الجمهور العراقي بكل شرائحة ، فقد توافدوا على ۔ مشاهدتها مین کل حدب ثقافی ، و من کل صوب شعبي، ونخبوي، حيث عرضت الفرقة اعمال مسرحية مهمة كـ (الشريعة والخرابة ) و ( انى امك يا شاكر ) و ( الخرابة والرهن ) و (نفوسس ) و (خيط البريسـم) و ( المفتاح ) و ( الخان ) و العديد من العروض المسرحية الرائعة . مارسس (العاني) كتابة النقد الفني في العديد من الصحف والمطبوعات الدورية العراقية والعربية ، وكانت له استهاماته الفاعلة والمؤثره في العديد من المشاركات على مستوى المهرجانيات الخارجيية ، كمهرجان قرطاج المسرحي ١٩٨٥ ومهرجان المسرح التجريبي في القاهرة عام ١٩٨٩ ومهرجان القاهرة للاذاعة والتلفزيون عام ٢٠٠١ و انتخب رئيسا لهيئية التحكيم في مهرجان الدراما التلفزيونية في بغداد عام ١٩٨٨ ورئيسا لهيئة التحكيم في مهرجان التمثيلية التلفزيونية الاول في تونس عام ١٩٨١ وانتخب عضوا في لجنة التحكيم بمهرجان الشباب السينمائي بدمشق عام ١٩٧٢ ، وكُسرم في العديد منها كمهرجان قرطاج المسرحي عام ١٩٨٧ ومنحه بطاقة شرفية من اتصاد المثلين المحترفين في الازرق) و ( الانصراف ) وكان اخر ظهور له في التلفزيون في المسلسل التعليمي تونس، وحصل على براءة تقدير من نقابة الفنانيين السوريين عام ١٩٧٩ ، كما كرمته الفرقة القومدة للتمثيل العراقية بمناسية مرور عشر سنوات على تاسيسها لجهوده الناهضة والمتميزة في تطويس المنتبح المسرحي في العبراق ، وكرميه التلفزيون العراقي بمناسية مرور عشرين عاما على تاسيسه لجهودة الخلاقة في مجال تطوير

> الدراما التلفزيونية العراقية. اما على صعيد المهمة الاصعب (التمثيل) والتي تبدو في اعتقادنا ، هي المصور الاساس في انشاء تلك القاعدة الجماهيرية العريضة في الداخل والخارج لهذا المبدع ، وربما كانت منهلا ابداعيا خصبا ، نهل منه ( العاني ) ليرتقى سلم الانتشار، ويحظى بكل ذلك الحب على المستوى الشعبي والفني على حد سواء ، فقد مثل ( العاني ) في العديد من الاعمال المسرحية والتلفزيونية والسينمائية فعلى صعيد المسرح اشترك في بطولة مسرحيات عدبدة لم يكتبها بنفسه ابتدءا من مسرحية (مسمار حجا ا في عام ١٩٥٢ ومرورا بمسرحية (تموز يقرع الناقوس) و ( النخلة و الجيران ا في عام ١٩٦٨ و ( ولاية وبعير ) عام ١٩٧١ و( البيك والسائق ) عام ١٩٧٤ التى حققت نجاحا منقطع النظير على المستوى المحلى والعربى ومسرحية (

) عام ١٩٧٥ و (مجالس التراث) عام ١٩٨٠ ومسرحية (ملاعبود الكرخيي ) عام ١٩٨٣ و اخيرا (الانسان الطيب) عام ١٩٨٥ اخراج الراحل المبدع (عوني كرومي ) ، اما في مجال اسهامات ( العاني ) في المجال السينمائي فقد مَثلَ في فيلم (سعيد افندي ) عام ١٩٥٨ وكتب القصية والسيناريو والحوار لفيلم (ابو هيلة) عام ١٩٦٢ وكان من اخراج المبدع (محمد شكري جميل) وكتب فيلم ( وداعا يا لبنان ) عام ١٩٦٦ اخراج (حكمت لبيب) كما ومثل في فيلم المنعطف عام ١٩٧٥ من اخراج الرائع (جعفر على) وشارك في

بغداد الازل بين الجد والهزل) و ( القربان

فيلم المسالة الكبرى عام ١٩٨٣ اخراج ( محمد شكري جميل ) بعدها ساهم في فيلم (اليوم السابع) للمخرج المصري الكبير يوسف شاهين ) عام ١٩٨٦ وشارك ایضا فی فیلم (بابل حبیبتی) اخراج الفنان المبدع ( فيصل الياسري ) . أما علاقة (العاني) بالشاشة الصغيرة (التلفزيون) فقد اسس لبناء مراحلها

المبكرة في نهايـة الخمسـينات، وفتحـت له أفاق الشبهرة والانتشبار الجماهيري، فقد اعد برنامج (شعبنا) في عام ١٩٥٩ وشارك في التمثيلة التلفزيونية (ليطة ) وكانت من اخراج المبدع الكبير (خليل شوقی ) و (ناس من طرفنا ) و (سطور على ورقة بيضاء) اخراج الفنان الراحل (ابراهيم عبد الجليل) وكان في راينا في قملة عطاءه واسترخائه وحضوره . الميـز وتاثـيره في المتلقـي حينما جسـد دور البطولة في السهرة التلفزيونية (رائحة القهوه) للكاتب المبدع الكبير ( فاروق محمد ) واخراج الفنان المبدع ( عماد عبد الهادي ) ومثل في ( ثابت افندي ) و (عبود يغني) و (عزف على العود المنفرد اخراج الراحل (رشيد شاكر ياسين ) و (يوميات محلة) إخراج الفنان المبدع (عمانوئيل رسام) وشارك في مسلسلات (الايام العصيبة) للمخرج المبدع (صلاح كرم) و (هـو والحقيقة) اخراج المبدعة ( رجاء كاظم ) و (الحضارة الاسلامية)

(أحفاد نعمان). ولو حاولنا استعراض مؤلفات (العاني) المنشورة عن مجمل المنتج الإبداعي الفنى بكل تصانيفه في المسرح والسينما والنقد ، سنجده غزيرا في تنوع اطاريحه فقيد نشير عيام ١٩٥٤ (راس الشيلطة) و (مسرحياتي) بجزئيه الاول والثاني عام ١٩٦٠ و (بين المسرح والسينما) عام ١٩٦٧ و (افلام العالم من اجل السلام) عام ١٩٦٨ ومسرحية (الخرابة) و (هوليود بلا رتوشس) عام ١٩٧٥ و (التجربة المسرحية معايشة وحكايات) عام ۱۹۷۹ و (عشس مسرحیات) عام ۱۹۸۱ و (سیناریو لم اکتبه ) عام ۱۹۸۷ و (المسرح بين الحديث والحدث) عام ۱۹۹۰ و (شخوص في ذاكرتي) التي

اخراج الفنان (داود الانطاكي) و (الكتاب

كتبها عام ۲۰۰۲ . وسيبقى الفنان الرائد (يوسف العاني) ظاهرة متميزة ، فريدة من نوعها ، تُصهر في بودقتها الاستثائية جل تصانيف الفنون الحميلة وشيتي المعالم المعرفية الثقافية والادبية المتنوعة ، بتواشيج أخاذ جميل يثلج صدر المعرفة ، ويسر قلب . (الفرجـة البغداديـة) الجليلة وسيشـمـخ (العاني) على الدوام ، نخلة عراقية باسقة متألقـة يرفرف فوقها ، علم الذاكرة الحية للفن العراقي النبيل الخلاق.

ما أغفلتك الليالي ولم تكبُ فيك الحياد صعد عزيز عبدالصاحب

سئلت من احد الاصدقاء عن جدوى تكرار

الاحتفاء بالفنان يوسف العاني فقد نال حقه من

التكريم والاحتفاء طوال ستين سنة خلت؟ فاجيت

- الى الان ما يزال الاحتفاء مستمرا في روسيا

بمئوية ميلاد غوركي، وفي المانيا بمرور مئتي

سنة او يزيد على ميلاد غوته، والصعود الاول

دعنا يا صديقي نقم احتفالنا ولتكن اول

انه المبادر الاول في مسعى (الواقعية النقدية) في

لنص الشعبي العراقي، بعد ان كانت النصوص

تتناول موضوعات القصور واصحاب البلاط

وشخصياتها، وحكايات الوقوع في الحب

والخيانة والرومانسية والكوميدية المنقولة

المقتسة من موضوعات (مولسر)، والموضوعات

لقومية العروبية والتي تحكى بطولات السيف

لمزعومة وتأخذ من شخصيات (صلاح الدين

الايوبي) و (الحاكم بأمر الله) وغيرهم.. على وفق

شكل تخديري انبهاري بالشخصية المقدمة من

الا ان العاني حاول ان ينطلق من موضوعات

عضوية تهم الجماهير وتوعيهم بمشكلاتهم الاجتماعية والاقتصادية والطبقية وذلك في

مسرحيات: (تأمر بيك وفلوس الدوه وست دراهم

وأيراد ومصرف ورأس الشليلة وصورة جديدة)

وغيرها.. ووظف الموروث الشعبي الغنائي

وقصائد الملا عبود الكرخي، واستلهام الشكل

(البوليفوني) للمنظومة الصوتية والموسيقية

لتوليد نص عرض يعتمد قدرة تعبيرية تدعم

لمضمون الدرامي كما في مسرحية (المفتاح)،

وهو بذلك ينطلق من الخشبة في تكوين مدونته

لدرامية، لذا فهو يكتب بلغة العارف لإسرار

اللعبة المسرحية وجدل (الادب/المسرحة)، وظلت

موضوعة الطبقية الاستئثار بالمال العام من قبل

الشخصية (البرجوازية) (السلطوية) والانحياز

للشغيلة على حساب المرؤوسين ديدن العاني في

نصوصه اللاحقة كما في مسرحيات (الخرابة،

والخان، والشريعة) وفي المسرحيات المتأخرة

زمنيا كما في (الامس عار جديد) و (نجمة) بدرجة

يقف (العاني) موقف (اليسار) في اي لحظة

صراع يعوزها الاصطفاف الايديولوجي فيقف

مع الجماهير ومشاكلها البنيوية الملحة، بصوت

كتب (العاني) في مطلع الخمسينيات اول مبادرة

رامية في مسرحية (المونودراما) حين كتب

مسرحية (مجنون يتحدى القدر) بصوت واحد

وصوت أخر من الكواليس، ويعتبر بذلك صاحب

الريادة العربية حسب الباحث الدكتور حسين

وعى اكبر وبتصريح اقل.

عال لا تعوزه الشحاعة.

دون مناقشتها دراميا.

فمن هو يوسف العانى يا ترى؟!

لحاضرين.

يضا؟! وهم كلهم في ذمة الرفيق الاعلى..

على هارف لفن المونودراما. لم يكن سلوك العانى سلوكا مهادنا لأي رتابة فنية او كلاسيكية وكان يعترض على المناهج الدراسية لقسم المسرح في معهد الفنون الجميلة مذكان طالبا فيه، ويخطئ الترجمات التي كانت تجيء الى العراق بالصياغات المصرية.

ستانسلافسكي على خشبة المسرح في روسيا وكان يتمرن على مسرحياته التى يكتبها والمشحونة بالسياسة خارج المناهج الدراسية المتعارف عليها فأثار حنق الرائد (حقى الشبلي) فلم نستخسر احتفاء يليق بالفنان الكبير يوسف فطرده من المعهد وأعاده بعد اشهر قليلة!! لعانى، وعودته من الغربة وهو الجالس بين طال المنع بعض مسرحيات العاني ومنها (الجومه) طهرانينا، والذي للامانة لم يسكت هاتفي الا قبل لحظات للسؤال عن موعد الاحتفال ومكانه

وناله شخصيا في مطلع ستينيات القرن المنصرم فغادر العراق على مضض، وعاد في نهاية عام ١٩٦٧/، ليكمل المسيرة مع فرقته الأثيرة (فرقة المسرح الفني الحديث) المتأسسة عام ١٩٥٢، والتى شكلت حاضنة للوعى الشعبي بالمسرح ودلالاته الاجتماعية والثقافية لدى الجماهير التى كانت تزحف الى مسرح بغداد لتجد يوسف العانى وخليل شوقي وسامي عبدالحميد وقاسم محمد ونجوم الفرقة الأخرين واقفين لاستقبالهم يتقدمهم العانى بإنضباطه وصرامته المسرحية المعهودة لـترى أندر الدرر المسرحية في (النخلة والجيران والخرابة والخان وتموز يقرع الناقوس وبيت برناردا البا والشريعة) وغيرها. فمرحى والف مرحى لعودتك (ابو يعقوب) ومرحى لك ايها المكابر غير النائم على الجرح الذي ما اغفلتك الليالي ولم تكب فيك الجياد.



6

 $\sqrt{2}$ 

لعدد (2471)

السنة التاسعة

الخميس (3)

### يوسف العاني.. سنوات التألق

حين طلب منه كاتب هذه السطور أن يتحدث عن نفسه قال: «أنا المدعو يوسف، وليت بلا تاريخ معروف في الصيف، على سطح عال مكشوف.. بالقرب من نخلة تمر «البربن» في الفلوجة.. يقولون إنى مكثت شهرين في بطن أمي أكثر من الحمل المألوف. جربت عناد الدنياكي لا أولد كأطفال الناس. صرخت قابلتي «الجدة فطم»: سيموت هـذا الطفل، فقدماه قـد خرجتا من رحم الأم قبل خروج الرأس. وراحت تتعوذ من شر الوسواس الخناس. لكني حين لامسني الماء الدافئ بكبت، بكبت حتى خافوا منى.. فضحكت على من خاف منى. بعد الضحك أعلنت قبولي فرداً في هذي الدنيا مضطراً لا مختاراً. لكي يجمّلوا كل عذابات «الأتى» اختاروا لي اسم نبي الحُسن «يوسف»، فصرت: يوسف إسماعيل عبد العاني».

تشير سيرة الفنان والكاتب

العراقى يوسف العاني إلى أنه ولد العام ١٩٢٧، وقد أستنقظ ووجد نفسه يتيماً بلا عطف أو حنان، غريباً متنقلاً بين بيوت أقربائه، فحفره النتم والغربة على أن يحقق ذاته بطريقة مميزة ، فإذا به وهو في الرابع الابتدائي، يصعد إلى مسرح المدرسـة، ويـؤدى دوراً تمثيلياً يعجب بــه معلمه وخاطبــه قائلاً: «ستصل إلى مسرح المدينة يوم...». صفق له التلاميذ فشعر بالانتشاء، وترسبت الشهرة في أعماقه. في طفولته أيضاً رأى الكرخ ببغداد مسرحاً مفتوحاً: فقراء، أغنياء، من طبقات شيتي، ثم رأى الحى يعج بالمفارقات ويعجائب الاختيلاف، وصنع وهو فتى مسرحاً شعبياً على دكة كبيرة في زقاقهم، وجعل أبناء محلته بمثلون، وعرف في ما يننهم ينوسف النهلوان، أو الممثل على الطبيعة. وكانت في زاويـة علـى دجلـة علـوة كبيرة لأعمامه انتبذ فيها لنفسه ركناً، وهيأ مسرحاً مرحلياً مثّل عليه شباب مسرح ذلك العهد.

يقول العانى: «كان عمري في ٢٤ شباط/ فبراير سنة ١٩٤٤ سبعة عشس عاماً حين مثّلت، أول مرة، مسرحية في فصل واحد بعنوان «القمرجية» (لاعتو القمار) من تأليفي وإخراجي، ضمن نشاط جمعية العلوم في الثانوية المركزية ببغداد. كنت في الصيف الرابع الثانوي (العاشير حسب التسمية الأردنية)، وأعتبر ذلك اليـوم يـوم ميـلادي الفنـى، فقد كانت المسرحية بالنسبة لي حدثاً كبيراً، وتجربة علمتنى الكثير لاكتشاف حقيقة المسرح ومكانته بوصفه نشاطاً ثقاقباً،

وأثراً يؤدى دوره الاجتماعي و الفكري».

تلك التجربة أسس العاني مع جمع من الفنانين الشبان، وهم طلاب في كلية الحقوق، جمعيـةً أطلقـوا عليهـا «جمعيـة جبر الخواطر»، وكان النشاط المسرحي لهذة الجمعية منصماً على نقد الواقع خارج الكلية من خلال نافذة القانون، موضوع دراستهم اليومية. وقد دفعه تعلقه بالمسرح إلى إكمال دراسته في معهد الفنون الجميلة - فرع التمثيل، وكان يجمع بين تلك الدراسية وعمله محاميياً ومعيداً في كلية التصارة والاقتصاد منتصف القرن الماضي. ورغم أنه احتفظ بالمركز الأول على زملائه مدة أربع سنوات فقد فُصل في السنة الأخيرة العام ١٩٥٢ لمواقفه السياسية الوطنية و التقدمية. في السنة التالية طلّق العانى مهنة المحاماة وأسيس مع المضرج الراحل إبراهيم حلال وعدد من الفنانين «فرقة المسرح الحديث»، التي ستحتل أرفع مكانة في مسيرة المسرح العراقي حتى الأن، وأخذ يكتب لها أغلب نصوصه المسرحية، التي تناوب على إخراجها إبراهيم جالال، جاسم العبودي، سامي عبد الحميد، بهنام ميخائيل، قاسم محمد، محسن العزاوي، فاضل خليل، وأخرون. يتفق العديد من دارسي

العالم من صراعات وتضارب في وتعلق بأسلوب الريحاني، وحين

مسرحه الخاص به». بعد مضي بضيع سنوات على

مسرحيات العانى على أن دخوله

"راس الشليلة" العام ١٩٥٠، رغم أنه كتب قبله عشرة نصوص، منها مونودراما "مجنون يتحدى القدر" العام ١٩٤٩، الذي ريما يكون أول نصس مونودرامي يُكتب في المسرح العربي. يماثل ظهوره في العراق، كما يرى على الراعي وغيره من الباحثين، ظهـور توفيق الحكيم في مصـر، وسعد الله ونوس في سورية، كونه كاتباً لم تتوافر له الموهبة وحسب، بل امتلك ما يليها في الأهمية، وهو استمرار الإبداع، وزاد عليهما أمراً آخر مهماً هو معاناة التجربة المسرحية من زوايا أخرى غير التأليف، وأهمها التمثيل. العاني أقرب من غيره إلى مفهوم رجل المسرح، إذ يجمع بين ركنين من أهم أركان العملية المسرحية: التأليف والتمثيل. يعترف العاني بأنه «بدأ التمثيل مقلداً ومعجياً بممثلين معروفين في مرحلة مبكـرة مـن سـيرته، فاسـتهواه يوسف وهبي، أول الأمر، ثم ثار عليه وعلى طريقته الأدائية

نضجت تجربته وتهيأله أن يزور

ثلاثة أرباع مسارح العالم تعلم كثيراً، واكتشف كثيراً، وأسس

عواد علي

كشف العاني في نصس «راسس الشطيلة» عن الفساد الإداري في الدوائر الحكومية في بداية الخمسينيات بأسلوب يشبه أسلوب التمثيلية الإذاعية، ويجمع فيه بين العرض الواقعى والمنحى الكوميدي، هادفاً إلى نصرة المظلومين البسطاء من أبناء الشعب على خصومهم ومستغليهم.. وينتقل في نص «اَنِي أمك يا شاكر» (١٩٥٤) إلى المسرح السياسي متأثراً برواية مكسيم غوركي الشهيرة «الأم»، فيصور بطولة المرأة (الأم و ابنتها و حارتها) و و عبها السياسي المتقدم، وإرادتها القوية في مواجهة السلطة الغاشمة والانتهازيين الذين يقدمون مصالحهم على قضايا الوطن المصيرية. في نصس «المفتاح» (۱۹٦۸) يخطو العاني خطوات مُتقدمـةً في كتابة مسـرحية ذات بناء درامی حدیث، مستثمراً التراث الشعبي من خلال أغنية فولكلورية شائعة ليطرح رسالة مفادها أن الإنسان لا يحصل على هدفه بالتعب فقط، بـل بالطريق الذي يسلكه لتحقيقه. ويتمثل في نص «الخرابة» (١٩٧٠) بعض الاتجاهات المسرحية المعروفة في المسرح العالمي، كالملحمي، الوثائقي، الشعبي، مسرح العرائس في نسيج درامي، وبأسلوب أقرب إلى الفانتازيا التي تساوي بين الواقعى عالم التأليف المسرحي بدأ بنص والتاريخي من جهة، والسحري والأسطوري من جهة أخرى،

ليكشف من خلال الإيصاء عن الخراب الذي يلف حياتنا. بعد هذه التجربة المثيرة يعود العانى في نصس «الخان وأحوال ذلك الزمان» (١٩٧٦) إلى عالمه الشعبى الذى يتقن أسراره و خياياً م، إنه عالم «الخان» في مرحلة الأربعينيات من تاريخ العراق بأجوائه وشخصياته الحافلة بالحيوية والنبض الإنساني والوطني. ويشكل الخيان في هذه المسترحية رمزاً للمجتمع العراقي في الأربعينيات بما يمور به من صراعات وتناقضات اجتماعية وسياسية. يقول العانى: «وقفت في هذه النصوص المسرحية، والنصوص التي تلتها على مفاصل حيوية في بنية المجتمع العراقى خلال العهود السابقة برؤيـة تقدمية، وأشكال درامية عديدة، وحاولت الإجابة عن أستلة يطرحها العصر والضمير الإنساني تعبيراً عما يشهده





يا سيدى المعلم الجليل، سؤال يحيرني لطالما

حاولت اغفاله، الاانه ينبري لي مواجها،

مشاكساً، واخراً، المسرح ذلك الساحر

الذي احببناه وتولعنا به ، هل يقلنا

دون حرية ؟؟ الرابطة فتعة ما ين الاثنين

المسرح والحرية، كلاهما بمنح الاخر زخمه

وفعاليته، كلاهما يضيء الاخر ويغذيه، هل

يمكن للحرية أن تتوارى عن خشبة المسرح؟

وهل يمكن للمسرح ان يقدم رؤاه الجمالية

والفكرية وهو يخضع لقاييس المسطرة

والخطوط الحمر والتابوات المتكلسة؟؟

هل يقبلنا المسرح حين نكون ادوات تابعة

مقلدة ناسخة، خائفة؟ حين تنطفئ الروح

كيف للجسد ان يشمخ؟ المسرح فكر ثورى

ورؤى منفلتة وصدام مع الثوابت المتخشية

و المحاذير المعوقة. الحرية ثوب المسرح،

ضوعه العابق، وهجه الساطع، نسغه

الحي، ولان الحرية والمسرح توأمان يكمل

احدهما الآخر، كان علينا أن نحب الحرية،

ان نعتنقها ونتمسك بها، ان نكون احرارا كي

ياسيدي الجليل برغم كل ذلك الذي قلت ما

زال السوّ ال يحزنني هل يقبلنا المسرح دون

حرية؟ دون ذلك الاحساس النابض في عمق

ارو احنا، المتحذر في تشابك زرقة شر أيبننا،

المتوسد في حدقة اعيننا، واي مسرح عناق فجر يطل!!

نتعلم كيف نحيا، كيف نيدع، كيف نعطي

حسین سرمك حسن

أشهد أنه واحد من أعظم الفنان ( يوسف العاني ) وصدر عن دار المدى في دمشيق . افتتح العاني الممثلين المسرحيين العالميين كتابه بمقدمة عنوانها (وصيتي) الذين شاهدتهم في حياتي . إن خاطب فيها القراء قائلا: حيوية يوسف العانى حيوية عاتية . وهو يشحن المسرح بمجرد وجوده على خشية المسرح ، ويملك من التكنيك المسرحي ومن الموهبة ما يجعله قادرا على تطويع هذا الوجود تطويعا سريعا ومتتاليا في

> المتضارية المتناقضة المتغايرة) الدكتورة (لطفية الزيات) ( أشعرني تمثيل يوسيف العاني بالذات بأننى شيخ هرم رغم شيابي اليافع وشيخوخته البالغة) ( سعد الله ونوس )

عشيرات من الحالات الشيعورية

خمس مسرحیات قصیرة هی مجنون يتحدى القدر ، الصرير ، اللعبة الموجعة ، الساعة ، وصديقي الذي ماز ال يبتسم ، ضمها آخر كتاب للمبدع الكبير والرائيد المسرحي

(أيها القراء الأعزاء ... ليقرأ من لم يقرأ ، وليتعلم من لم يتعلم ، وليكافح من جلس في الظل متفرجا ، فالحياة بلا جهد تظل ساحة فارغة من الأمل ، خالية من الجمال . ثقوا أن العمل مجدد الحيوية ، والصدق هو الذي يريح الضمير، فكونوا صادقين مع أنفسكم أولا، فالكذب قد ينطلي على الأخرين لسبب من الأسباب لكنه لم

يخدع الضمير). ويخاطب الفنانين قائلا: ( الفنان علامة مضيئة فليحرص فنانونا على أن يظلوا مضيئين ، وأن ينفذ ضوءهم إلى أعمـق أعماق النفس . والحياة حلوة ، رحبة حين تصفو النفس ، ومتاعب الحساة لم تقتل الأمل مهما عسرت ) . ثـم يختم العاني وصـيته / الدرس ومقالة نقدية عن مسرحية " الصرير لحسب الله يحيى

ليس على الإنسان إلا أن يكون ثابتا في مواقفه ، لا يميل مع الريح حيث تميـل ، فكرامتـه فـوق كل " دبـق الدنيا ومغرياتها . فلنظل مرفوعي الرؤوس ، حاملين قيمنا في صندوق الــذات الذهبية ، فذاك هو سـرّ البقاء و الخلود ) .

ضم الكتاب أيضا لقاء أجراه الصحفي والباحث (حميد المطبعي ) مع العاني تحدث فيه عن نشأة المسرح العراقي وبعدها التاريخي ومميزات هذا المسرح عربيا وعالميا، وتأثرات هذا المسرح بالمسرح العربي والعالمي ، وسيمات المشاهد العراقي ، وطبيعة حركة الجيل المسرحي الجديد في العراق . كما ضم الكتاب أيضا شهادات في حق المبدع الكبير للمبدعين : خليل شوقى ، قاسم محمد ، نوري الراوي ، الشيخ جلال الحنفي ، وجبرا إبراهيم جبرا ،



العدد (2471)

السنة التاسعة

الخميس (3)

### شجون يوسف العانى المؤجلة

العاني عن ألام الفنانة القديرة الراحلة

بيد الفتان الكبير فيصيل الباسيري يعرفه عن شخصيات صنفت عبر عقود على جبهة معادية.. هكذا جاءت شجون وصلني مغلف يحمل كتابس جديدين بقلم الفنان القديس الرائد يوسف العانى اليوم لتكمل ما كان قد بدأه قبل اليوم بكثير عبر صفحات الصحف العاني، قال في رسالته المرفقة عن والمجلات العراقية من مقالات تقصت الأول: (شجون كانت مؤجلة): إن هذه أثار مبدعين عراقيين في مختلف الشجون تظل جزءاً من وفاء لناس المحالات.. يستأهلون الوفاء الأكبر...أما عن في كتاب (شـجون كانت مؤجلة) يكتب الكتاب الثاني

> (يوسف العاني.. فنان الشعب.. سيرة ومسيرة) فقال المعلم: أنت تعرف عنى الكشدر.. لكن القلعل الذي قد لا تعرفه يقدمه لك هذا الكتيب المتو أضع..

لا أورد جملتى العانى السالفتين من باب التباهي، وإن كنت محقاً في ذلك، فالرجل لا يمثل بتاريخه الفنى الطويل علامـة شاخصـة في تاريخنا المعاصـر وحسب، وإنما ما يشكله في الوجدان الجمعى من أثر سيظل حاضراً على الدوام، وهو الأثر الذي سيظل يذكر بأثر مشابه تركه رواد أخرون في مجالات إبداعية مختلفة: الشعر والرسم والرواية والعمارة على وجه الخصوص.. صداقة من هذا النوع، وأعنى صداقتي بالعاني، هي صداقة بين جيلين مختلفين تماماً في الكثير من الشروط.. ولكن العانى الذي عرف عنه شغفه بالتصارب الشابة كان قد حسم الموضوع مبكراً عندما قرر أن يواصل عطاءه الفنى بوجوه أخرى . غير الوجوه التي يعرفها عنه جمهوره، و من ذلك تو اصله الحميم مع أحيال من المستغلبن بالحقل الثقافي ومواظبته على الكتابة والنشير حتى وصلت كتبه إلى أكثر من عشرين كتاباً بين المسرح والسينما والسيرة والمذكرات..

و الكتابان، مناسبة الحديث، كانا في السيرة، الأول تقصى فيه العاني أثر رهط من المبدعين العراقيين برشاقة قلمه المعهودة وسلاسة لغته التي تقريه على الدوام من جمهوره وعشاقه ممثلاً ومؤلفاً وكاتباً.. يقول العاني عن هذه الشجون: (عدت إلى أرشيف متراكم أضعه في إضبارة كتبت على غلافها (مؤجل) فيها مقالات كاملة وبعض من مقالات وجمل ويعض من سيطور وتعليقات موجزة وصور وأبيات من شعر نظمته يحمل تاريخ ويوم كتابة ذلك الشعر... رحت أقلب أوراقاً أخرى تحمل كل مجموعة أو ورقة اسماً أو عنواناً لها فكان: عبد الجيار عبد الله وبلند الحيدري وصفاء الحافظ وزكى عبد الوهاب وصباح الدرة وأخرون وأخريات.. عشت ساعات وبعض أيام ببن مئات السطور المكتوبة وسيل من دموع نظيفة بيض بعضها ساخن وبعضها بارد). وإذا كان العاني قد أخفى سر دموعه هذا، وبالتالي سر شجونه المؤجلة فإن كثيراً من محبيه ومريديه وأصدقائه يعرفون بالتأكيد ذلك السر.. لقد ارتبط العاني، عبر تاريخه الطويل في السياسة والفن والثقافة بصداقات مختلفة المشارب والاتجاهات، ولكن النظام الشمولي الـذي انهـار في نيسـان ٢٠٠٣ لم يكـن يتسامح حتى مع رجل بمنزلة العانى

فيما لو جاء على كتابة ذكرياته أو ما

عبد الخالق كيطان

هذا العالم العراقي الاستثنائي.. وفي زينب وهجرتها المنكرة من السلاد، و بالرشاقة ذاتها، وأكثر، يكتب عن الفنانية أنوار عبد الوهيات وعائلتها المناضلة، ثم شدرات عن الفنائة المعروفة سهام السبتي التي هربت كسابقتيها من جور الديكتاتورية.. أما عن العالم الجليل الكبير عبد الجبار عبد الله فيذكس العانى تفاصيل أعتقد

أننا نقرأها للمرة الأولى في سيرة

شبجن عن المنفى الأردني يستذكر العانى ثلاث شخصيات عراقية فتحت قلوبها قبل بيوتها للقادمين من الجحيم العراقي في العقود الماضية.. وبالمهارة نفسها يكتب معلمنا عن ملك التلقائية في التمثيل العراقي الفنان الراحل سليم البصري بالإضافة إلى وقفات مع أبرز الشعراء العراقيين المعاصرين:

قد أُودع كتاب اليوميات هذا في المركز العراقى للمسرح الذي كان يديره ويقع في بناية دائرة السبينما والمسرح في الصالحية.. ولكن المبنى يتعرض للسلب والنهب ومن ثم الحرق بعد سقوط الديكتاتورية فيصاب المعلم بنوبة ألم كبيرة لفقدان هذا الأثـر التاريخـي المهم، ثـم يدخل عليه سينمائي شاب هو الفنان عدي رشيد ومعه مفاجأتان: الأولى نيته أن يخرج فيلماً عما حدث ويطلب منه . تمثيل إحدى شخصياته، والمفاجأة الثانية بعثور هذا الفنان الشاب على يوميات العاني في ذروة عمليات السلب والنهب التي تعرضت لها الدائرة، وكان عدي رشيد حينها يصور بمغامرة واعية ذلك عندما عثر على اليوميات فجليها للعاني قائلاً: (لم أقرأ من اليوميات غير الصفحة الأولى (يومياتي... يوسف إسماعيل العاني)، ولكنني كتبت لك كلمة على ظهر الغلاف أرجو أن تقرأها) . يقول العانى: فتحت الدفتر وقـرأت: (في يـوم ١٤/ ٢٠٠٣ .. حاولت الحرب حرق هذه اليوميات، لكن أصابع جيل جديد تمتد لتنقذ جزءاً من ذاكرتك المدونة، تحية حب لتاريخ طويل من الإبداع . تلميذك .. عدى رشيد..) يضيف العانى: أغلقت الدفتر واحتضنت يومياتي التي عادت لى، وقبلت عدي مخرج فيلم . (غير صالح للعرض)/ شيارك العاني في هـذا الفيلم، والذي حقق حضـوراً عراقياً وعربياً وعالمياً طيباً. كتاب (شجون كانت مؤجلة)، وإن

وقع في خانة كتب السيرة، على أنه يعبر هذا التصنيف وهو يقدم لنا معلومات معرفية عن رجال ونساء من هذا الزمن كان لكل منهم بصمته في مختلف الاختصاصات، ولهذا بالضبط صار الكتاب سياحة ممتعة في عقول عراقية مختلفة صيغت بلغة العاني المؤثرة والمحبية إلى النفس. بقيت الإشبارة السبريعة إلى الكتاب الثاني، وهو الكتاب الذي وثق لمسيرة العاني الطويلة في المسرح والإذاعة والتلفزيون والسينما.. بالإضافة إلى مسرد طويل بنتاجه المختلف، وأرفق في الكتاب مجموعة من المقالات التي تناولت نتاج وسيرة العاني وأسهم فيها الأساتذة: د. صلاح خالص، د. جميل نصيف، د. سامي عبد الحميد، د. عقيل مهدي، ياسين النصير، د. عواطف نعيم، عواد علي وعلي

الشجن يتحدث عن يوميات العاني التى دونها عبر عقود طويلة وكان

الجواهري، النواب وبلند الحيدري.. والكتباب، بعد هذا يفيض بالأسماء الكبيرة التي توقف عندها العاني وكان لها دورها البين في صناعة ثقافة وطنية نفاخر بها على الدوام..

ومن المشاهد المؤثرة حقيقة في صفحات هذا الكتاب مشهد بعنوان: يومياتي .. هل أحرقوها؟.. وهذا

بدأ اعجابي بفناننا العملاق

يوسف العانى بعد مشاهدة فلم

(سعيد افندي) في شهر مايس

عام ١٩٥٨ في سينما السندياد

ببغداد.. اعجبت باداءه المؤثر

والحميم وهو يجسد شخصية

المعلم التسميط، الحريض علي

عائلته وتربية ابناءه تربية

سليمة وتوفير حياة مستقرة

وهادئه للجميع تحت سقف منزل

متواضع في منطقة الحيدر خانة

اشهر احياء بغداد القديمة..

ومازلت اردد مقطعا شعريا يهتف

به وهو في حالة نشوة عابرة

اصعدى اصعدى سلم الهوى..

فانت الطبيب وانت الدوى

ولايزال. سعيد افندي- في رأيي-

كمشاهد قديم للاعمال السينمائية

اجمل وافضل فلم عراقي على

الرغم من الامكانات الفنية الققيرة

حدا حدا التي نفذ العمل عن

طريقها.. ويكفى ان نقول ان الفلم

صور بكاملة خارج الاستوديو

اليتيم استوديو بغداد في ازقة

الحيدر خانة.. ويذلك كان اول فلم



روائی عراقیی واقعی کما کان فلم العزيمة ١٩٣٨ للمخرج كمال سليم

اول فلـم واقعى مصـرى.. حينها

ای فی عام ۱۹۵۸ کان یوسف

العانى لاجئا سياسيا خارج

العراق..وعاد بعد ثورة ١٤ تموز

ليساهم يكل طاقاته و إمكاناته في

خلق حركة مسرحية تليق بالعهد

الجديد.. وبادر بتشكيل فرقة

المسرح الفنى الحديث التي ضمت

الى جانبه نخبة من كبار فنانينا.

بقيت اتابع باعجاب وموده

نشاطات يوسف العانى ودوره

الريادي في الحركة الفنية.

وحزنت اثر تعرضه للاعتقال

والسجن اثر انقلاب شباط ١٩٦٣

.. بعد خروجه من السجن غادر

الى بيروت وامضى سنوات

الاغتراب كاتسا وناقدا فنسافي

العديد من الصحف اللننانية.. كما

قام بيطولة فلم (وداعا بالبنان)..

وسعدت جيدا بعيد عودته الي

الوطن عام ١٩٦٦.. وكانت

عودة تملؤها الحماسة والرغبة

الشديدة في التواصل والعمل

بلا كلل لانعاشس وتطوير الحركة

فى مسرحية الملا عبود الكرخى

وتقديس للفنان المفكس والكاتب

التالية كان يوسف العاني متألقا في اعماله المسرحية و التلفازية.. يمنح المشاهد متعة حقيقية باداءه الصادق الذي يشعرك بانك امام فنان من طراز نادر يحترم جمهوره بالقدر الذي يحترم فنه.. ويحترم تاريضه الشخصى كما يحترم تاريخ العراق ارض الامجاد والحضارات الإنسانية.. ارض الانتفاضات والثورات ضد الظلم والظالمين والمستبدين. وكانت سعادتي غامرة عندما تعرفت عليه شخصيا وعن قرب في منتصف التسعينات من خلال عملى بصفة مدير تحرير جريدة العراق.. رايت كل اشكال التطرف والأرهاب ابا وسن امامي... نفس الاسلوب في المخاطبة نفس الضحكة الصافية، نفس التعابير الجادة، كما كان يجسدها في سعيد افندي وابيو هيليه واعماليه المسرحية و التلفازية الكثيرة.. وهذا يكمن سر نجاح وتفوق يوسف العانى فهو يختار شخصياته الفنية من واقع حياتنا حتى لايغرق في

تجسيد شخصيات بعيدة عـن

المسرحية .. وعلى مدى العقود روحه ونفسه ووجدانه.. حتى

يكون اداءه صادقا ومؤثرا بغير تكلف وبغير بهرجة وتشنج ومدالغة.. اداء صادق بملأ عقولنا وضمائرنا بالمزيد من المحبة للسطاء و الطييين و المعدمين من ابناء العراق الذين كرس يوسف العانى حياته لنقل معاناتهم المريرة وهمومهم ومشاطرتهم تطلعاتهم المشروعة من اجل الحياة الكريمة.. اعترف انها تحية متاخرة.. ولكن يشفع لى انها تاتي ونحن احوج ما نكون لجهود المبدعين والعلماء والمفكرين في سيبل اشاعة ثقافة التسامح ونبذ والعنف في مجتمعنا المتعدد الاطساف والتعارات السعاسية.. وقطعا فان فناننا الكسريوسف العانى يأتى في مقدمة المعنيين بهذه المهمة الوطنية وتحقيقها ونشرها وتجسيدها في اعماليه الفنية وكتاباته الصحفية ومرة اخرى تحية محبة واعجاب

العدد (2471)

السنة التاسعة

الخميس (3)



بعيدا عن وطنه يعيش يوسف العانى بعيدا وهو يستحضر وجوها وشوارع واحداثاً وعادات لاتمحى. بعيدا يجلس المسرحي الكبير ابن بغداد وصبورتها النقيبة ومرأتها التى انعكست فيها همومها واحلامها، بعيدا يحلس لكنية حتما هيو اقبرت منا الي ازقة مدينته وناسلها . فحياته واعماله جزء من تفاصيل واقع وتاريخ تتغلب فيه الذاكرة على النسيان و الوطن على المنفى من بعيد ينظر الكاتب الذي نسج ملحمته الوطنية وقال حكمته وهو اشىد ثقة بنفسه وكلماته التى تخترق الواقع بلا اوهام اواكاذيب لانها معنية

انساننا العراقى بنيضه ودمه، بمسيرته الشاقة وخبرته امام الاحداث بتفاصيل حياته و اجلامه المنكسيرة . فمـن منا لايتذكر (دعبــول البلام) و(ام شاكر) و (نوار) و (حيرة) و (الخان) بشخصياته العديدة التي اصبحت . وكانها تعيش بيننا بملاحمها التي نعرفها وعذاباتها التى لاتزال تنشسد

ولد يوسف العاني عام ١٩٢٧ في محلة سوق حمادة وهي محلة فقيرة من حلات بغداد وقد اسهمت هذه البيئة المليئة بالاجواء الشعبية في تاسيس

الحياة فيه، وليس من شك في ان علاقة يوسف العانى بالمكان الذي ولد فيه السياسى وفي حياة الشعب العراقي ونشأ فيه علاقة انسان عاش حياته وتشرب تفاصيلها اليومية وتشبع وايضا في وعي يوسف العاني ورفاقه من الكتاب حين بدات ملامح الغضيب هموم الناسس وامالهم حتى غدت معرفته بالمكان معرفة الخبير الذي وعدم قبول مايتعرض له الشعب من وعى اشكالاته وادرك متطلبات ناسه . ويبدو ان هذه الحياة اتاحت له معرفة مبكرة بواقعه وطبيعة مجتمعه.. لقد خبر الاحياء البغدادية خبرة وافية

البدايات المؤثرة في تكوين العاني

وفتحت وعيه بالمكان باناسه وتفاصيل

واستطاع ان يعيى سلوك انسانها واوجاعه وتطلعاته وحمل خبرته هـذه التـي ترسـبت في وعيـه وكانـت مخزونا غنيا ومادة لأهم اعماله المسرحية التي كتبها لاحقا وبالاخص ثلاثيته الشهيرة (الشريعة - الخان -

فالعاني وجيله الذي ينتمي اليه فتحوا اعينهم على احتالل لبلادهم خلق اوضاعا غير معهودة فكان من الطبيعي ان يتعمق وعيهم بما حولهم وان تزداد درجة تحسسهم لما يمر به المجتمع من حركة وتغيير واستقبال للافكار والتيارات الجديدة، في هذه الاجواء بدات الممارسات الاولى في الكتابة عند العانى فقد اخذ يكتب المسرحيات

انساننا العراقي بنبضه ودمه، بمسيرته الشاقة وخبرته امام الاحداث بتفاصيل حياته واحلامه المنكسرة . فمن منا لايتذكر (دعبول البلام) و(ام شاكر) و(نوار) و(حيرة) و(الخان) بشخصياته العديدة التى اصبحت وكانها تعيش بيننا بملاحمها التى نعرفها وعذاباتها التي لاتزال تنشد الخلاص.

القصيرة ذات المشهد الواحد وهي الجسس) التي ارخ فيها مرحلة حاسمة المسرحيات التى اتسمت باعتمادها من مراحل تاريخ العراق تلك المتمثلة على الالفاظ الساخرة وعلى المفارقات بفترة الاربعينيات والخمسينيات وما انعكسس من تاثيرها في تاريخ العراق

هذه البداية كانت الاسلوب الذي اعتمده العانى فيما بعد في كتاباته المسرحيات الطويلة، واعني به اسلوب البحث عن المفارقات الاجتماعية التي تحمل موقفا انتقاديا من ظاهرة ما وايضا كانت تاسيسا واضحا للاتجاه الواقعي الانتقادي في المسرح العراقي لكن هذا الميل لكتابة المسرحيات القصيرة سرعان ماتوقف بعد محاولات كتابية اشبه ماتكون بالمسرحيات ذات الفصل الواحد والتى توجها بمجموعته (راس الشليلة) التي تكاملت فيها رؤيته الفنية وتوضحت اهداف المسرح الندي يريد ان يقدمه للناسس ولعل

وقد اظهرت هذه المسرحيات ان المؤلف منصاز للقضايا التي تخصى الطبقة الفقيرة فالشخصيات تعانى الفقر وتشعر بالظلم الاجتماعي ومن خلال هذه المجموعة المسرحية استطاع العانى ان يرسم صورة كاريكاتورية للنظام الحاكم في الخمسينيات وان يضع الجهاز السياسي للدولة هدفا للنقد وان يصور العلاقة المختلفة سن الحاكم والمحكوم في مجتمع ينخر فيه

علي حسين

المقدمية التي كتبها الراحل الدكتور

صلاح خالص عام ١٩٥٤ للمجموعة

المسرحية توضح لنا مسار مسرح

يوسف العاني (فهذا المسرح يتغلغل

فى الحياة العراقية وينتزع منها

صورا رائعة قوية مظهرا تناقضاتها

الغريبة بشكل قوى مؤثر ويجعل من

الشخصيات المرتبطة بزمان ومكان

معينين شخصيات نموذجية لاتمثل

اشخاصا بذاتهم وانما تمثل جوانب

مختلفة من جوانب النفس البشيرية او

تيارات متباينة من تيارات الحياة).

ليسس مصادفة ان يترك هذا الرائد المسرحي متطلبات المسرح الكلاسيكي ليستعين بشيء اشبه بمفردات الحياة ليومية في وصف العالم المحيط به يستخلص رموز الحياة من التفاصيل

يامن اغنيها فتسالني لماذا لااعود لم تسأليني والليالي السود دونك

الصغيرة والحركات البسيطة والشخصيات الاليفة والافعال التي -قـد لايابه بها احد وهـو في هذا المنحي يشبه معلمه الكبير (برتولد برشت) في العودة بالمسرح الى منابعه الاولى حيث البساطة المقترنية بالعمل الذي يصنع الحياة والجمال الذي لايتولد الا من تفاصيل عوالم المهمشين ..

ويبدو ان اعجاب العانى بمسرح برشت خصوصا في مسرحة التفاصيل استند الم، توافق فكرى يدعم المنحى الجمالي فبرشت مناضل يساري تفجرت كلماته في سياق التمرد على الفاشية والنازية وقد حليت عليه اعماله المسرحية نقمة النازيين الذين منعوا عرضها ونشرها وشردوا كاتبها سنوات طويلة وقد عانى العانى بسبب افكاره والتزامه على امتداد السنوات التي عاشيها في وطنه وعرف مذاق السجن مثلما عرف حياة المنافي التي لم تنته بعد ويبدو انها لن تنتهي في وقت قريب لان الامها امتزجت بمعتقدات صاحبها الذي مضي ابداعيا في طريق اشبه بطريق برشت سواء في الالتزام السياسي النابع من المبادئ نفسها او الرؤية الجمالية التي انصارت الى عملية استنباط المعاني الكبيرة من التفاصيل الصغيرة.

ناسها المالوفين ولوازم حياتهم المهمشة ومع هذا المسرح المغاير يبدو العاني حاد البصير والبصيرة غير غافل عن فائدة المفارقة التي تقترن بالسخرية والمعارضة او المحاكاة التهكمية محاولا شدنا الى المستقبل حيث يعبد العانى طريقا يتميز بخصوصيته الشديدة التي ابدعها عبر نصوصته المسرحية التي تقودنا الى ذلك العالم الغني الذي يتم بناؤه على تصورات من وجودنا فى المكان والزمان والمشدود دائما بفيض من غناه الى معنى فعل الحياة المتمثل في فهم الكاتب لهذا الفعل والذي يؤكده دائما في اختياراته..

فعالمه يزدحم بصور الناسس الذين يعشقون الحياة ويحملون على اكتافهم الحلم بحباة جديدة ويصنعون بوعي اسطورة حياتهم، مثل هذا العالم لايقدر على صياغته الاذلك الكاتب الموهوب الذي خرج من قلب هذا العالم واكتسب

يجلس الاستاذ وحيدا تاركاً فينا ارثه العظيم فنانا ومبدعا كاشفاعن الروح العراقية حين تسعد وحين تحزن مقتحما ذاكرتنا و اثقا من أن أعماله ونتاجاته ستبقى محل اعتزاز وطنه وفخر امته لانها ستظل علامات مضيئة في تاريخ ثقافتنا الوطنية فما من باحث جاد يستطيع ان يتناول المسرحية العراقية دون ان يطل على (شريعة)

وما من ناقد يتجاسر على ان يتحدث عن محنة الانسان البسيط في الادب العراقي دون ان يدخيل (خانية) الذي يفضي الى عوالمه الشعبية والمحببة الى النفس وما من مسرحي يمكن ان يغفل ان (المفتاح) كانت فتحا جديدا في المسرح السياسي العراقي .. يجلس الاستاذ بعيدا في منفاه الاختياري الجديد يغني كلمات البياتي التى



دراما شعبية.. اسمها يوسف العاني

ما زالت كلماته في تلك الامسية وهو يرد على من يدعى خروج المسرح عن جادته في الاذهان وهو يقول: أن المسرح العراقي بدأ ملتزماً وسيبقى. فنان متعدد الاهتمامات، ذلك ان الفنان الحقيقي يسعى الى

بلورة تصوراته بطرق عدة، فيكون شديد اليقظة مع وجود طاقة شديدة وحالة عالية من التوتر والاستثارة تدفعه الى المواصلة والاستمرار برغم العقبات ... مسرح، سينما، تلفزيون، كتابات نقدية يمارسها، وفي الافق هدف سام يأمل الامساك به من (سوق حمادة) في الكرخ ولم تنته المحاولة

في مسرحية مجالس التراث

علاء المفرجي

يوسف العانى عالم تنوعت تضاريسه، وويل لرحالة يجوب فيه لا يتزود بمتاع الموضوعية والانصاف كي يستكشف غناه وعمقه ليخرج بخريطة تزدحم فيها الخطوط والمنحنيات بين مسرح رأس الشليلة، والبيك والسايق والنخلة الباسقة التي يتلذذ من طعم رطبها الجيران، وسينما سعيد افندي وابو هيلة، ويوم يوسف شاهين السادس، مروراً بالتلفزيون حيث ثابت افندي ورائحة القهوة.. وكتابات تناثرت في زوايا الصحف والدوريات تؤكد عمق التجربة ونقاء الانطباع. واخيراً سفيرا تأبط اوراق اعتماده جوالا فوق العادة في المؤتمرات والملتقدات، ومتوحا كرائد من رواد المسرح

العربى والافريقى في قرطاج.. صداقات وعلاقات كانت جسر محبة مع ملل واجناس مختلفة. يوسف العاني في ٢٤ شباط دراما شعبية وعملة صعبة

يوسف العاني ذاكرة جيل اشهر حبه للفن عند تخوم زمن كانت المجاهرة فيه لعنة، والعمل فيه خطيئة تستحق الرجم، جديرة بالمحبة والتذكر.

في او اسط السبعينيات، وفي امسية صيفية، كنا مجموعة

من الطلبة نخف الى حديقة نادى التعارف القريب من القصر

الابيض انداك، يوم كان هذا النادي مكاناً لأهم النشاطات

الثقافية في بغداد.. و المناسعة أمسعة يتحدث فيها يوسف

العانى عن تجربته.. تكتظ الحديقة بضيوف الامسية، الذين

لم تستوعبهم مقاعد الحفل، فقضوه وقوفاً، اما نحن فقد

هانحين اذن نحظى بلقاء يوسيف العاني، وهذه المرة بشكل

مباشر، لا عن طريق شاشة السينما او التلفزيون او خشدة

المسرح، بالنسبة لي لم يكن يوسف العاني بالغريب.. فلطالما

صادفته في ازقة الكرخ بلبوس اكثر من شخصية عايشتها

اعتاد يوسف العانى ان يقتطع من التقويم يوما بعينه،

يوقد فيه شموع الاحتفال، والغريب انه ليس يوم ميلاده..

اما التاريخ فهو الرابع والعشرون من شباط.. ففي مثل هذا

اليوم قبل اكثر من ستين عاما، اعتلى العانى خشبة المسرح

اول مرة، مؤرخا و لادته الحقيقية، و لادة مسرح عراقي

اكتسب ملامحه المميزة وخصوصيته وتقاليده مع رهط

من المسرحيين لينهضوا به متبوئاً مكانته العربية والعالمية،

وهل لمؤرخ او دارس لمسيرة هذا الفن ان يغفل بصمات هذا

فكيف اذا امتشق هذا الفن سيف التحريض والتغيير

الفنان الذي نذر نفسه متعبداً في محرابه؟

في هذه المحلة العريقة.. ومنها والدي القريب الشبه منه.

اعتلينا جدار النادي لنتابع تفاصيله.

13

لعدد (2471)

لسنة التاسعة

الخميس (3)

يدد (2471) لسنة التاسعة لخميس (3) ا، 2012

وسف العاني

لطيف حسن

ان من يرغب في تناول المسرح العراقي الحديث ، بدءا من اربعينات القرن الماضي ، وحتى وقتنا الحاضر ، لايمكن له ان يتجاوز او يتجاهل أثر يوسف العاني الريادي والمؤثر في هذه الفتره ، ودوره الكبير في بناء اسس المسرح النقدي الجاد الذي بداء عمليا بعد تأسيس معهد الفنون الجميله ، المسرح المنحاز للناس تأليفا وتمثيلا ومنهجا ، الذي دفع بالحركه المسرحيه العراقيه بشكل ملموس و بقوه الى الأمام ، وخلق العلاقه الحميمه والمتبادله بين المسرح والجمهور ، التي كانت تفتقر اليها الحركه من قبله ، وازال نظرتهم القديمه الي المسرح بتبني مشاكلهم الاجتماعيه والاشاره الى حلولها على المسرح ، وبرهن لهم على ان المسرح الشعبي الحقيقي ليس فنا سفيها ،، كما كانت هي النظره الشائعه عنه

> الجذابه، و ثقافته العاليه والمتنوعه التي اكتسمها من الحياة بالتجربه الطويله الغير منقطعيه ( في الصحافه والنقيد الفني والتأليف والاذاعه والتلفزيون والسينما والمسرح) ، والقراءه المتواصله لكل جديد ، والاطلاع الواسع والمتنوع، فهو متابع و متفرج جيد للمسرح عربيا وعالميا قل نظيره في العراق، وله علاقات واسعه بالمسرحيين والفنانين والمثقفين الكبار من كافة الاقطار العربيه ، ويتمتع بذهنيه نقديه نكيه منفتحه ومتجدده، عطته كما يقولون (كرازما) قويه مؤثره على من حوله .

ان شخصية يوسف العاني الشعبيه

تحاوب منذ نعومة اظفاره سياسيا مع مطالب الحركه الوطنيه ونضبالها بهدف طرد الاستعمار والتخلصس من قيوده واحلافه الذيكان يعتقد ان بقاء التخلف الاجتماعي واستمراره وتفشي الفساد وكل البلاوي الاخرى هي نتاج سياسات الحكومات العميلة المتعاقبة ، المو البه لامبراطورية التاج البريطاني والاجنبي ( هذا واضبح في مسرحياته الاولى ذات الفصل الواحد.)

وانحاز بقوه الى اليسار منذ ان كان طالبا في كليـة الحقوق ، وانتمـي الى الحـزب الشيوعي العراقيه منذ الخمسينات حتى عام ١٩٦٣ ، خلالها تعرض للمطارده بسبب نشاطه الفنى المسيس منذ ان كان طالبا وبعد التضرج تعرض للحجزمع كوكبه من المثقفين البساريين في معسكر السعديه العسكري السيء الصيت ، وعمل في المحامـات لفـتره ، قبل التشـرد بعدها في اوربا بعد انتاج فيلم (سعيد افندي) في الفتره الاخيرة من العهد الملكي ، وعاد بعد ثورة ١٤ تموز مديرا عاما لمصلحة السينما والمسرح حتى تعرضه للاعتقال والطرد من الوظيف بعد انقلاب شساط ١٩٦٢ ، وسافر الى بيروت بعد الافراج عنه واقام فيها،حتى عام ١٩٦٧ .

ظلت علاقته الصداقية الحميمة بالحزب واليسار مستمره فيما بعد بهذا الشكل اوذاك ، لكنه تحرر من القيود التنظيميه التي كان يعتقد انها كانت تكبله ، و ترك مسافه بعنيه و بين الارتساط التقليدي ، معلسلا ذلك بان الفنان لابيد أن يترك تماما للأبداع الذي من شروطه الحريه ، لاالتزام للفنان الإ بالقضايا الإنسانية العادلة ، ليكن الحزب ويرامج قوى النسار بمثابة البوصله، ولكن من الضروري ابتعاد هذه الاحزاب عن الوصايه المباشره والنمطيه في التعامل مع المبدع ، لاسيما في المهمات الحزبيه اليوميه التي تشتته و تعطله عن الابداع ، ان الفنان هو الحرية بعينها .

، ويسترشد بمواقف ادباء وفنانين عظام في العالم من الالترام الحزبي ، سدءا من مكسيم غوركسي وتشيكوف وبرشت، الذين عكسوا وناصروا في اعمالهم الفنيه العظيمه قضايا الانسانيه والطبقه العامله واحزابها دون ان تكون لهم علاقات تنظيميه بها، كانوا فقط ديمقراطين منفتحين على اليسار و متعاطفين معه.

في مدينة الفلوجه ، كان ابو ه ( اسماعيل عبد الملا لطيف ) اماما لمسجد ( الفلوجه) لديه محل لبيع السكائر (تتنجى)، توفى الات و يوسف مازال صغيرا حدا ، فانتقل الى بغداد كما يذكر يوسف قبيل وفاة والده أوعاشي طفولته مع امله في بيت صـغير في ( سـوق اللبن ) وهــو جزء من ( سـوق حماده ) الواقع في صوب الكرخ ، في كنف ورعاية اخيه الكبير (امين)، وفي سن الثامنه توفيت والدته ، وتكفلت بتربيته زوجة اخيه (صديقه) التي رعته بالحنان والحب كما ترعى باقي ابنائها وينتقل بيت اخيه في فترة لاحقه الى

وكما يذكر يوسف العاني في احدى

ولد يوسف العانى في صيف عام ١٩٢٧

محلة (خضرالياس).

لقائاته الصحفيه انه عندما كان في الصف الرابع الابتدائي اي حوالي سنة ( ١٩٣٨ ) شهدت بدایاته الاولی فی التمثیل،

وفى يفاعته عاش يوسف حياتين وبيئتين مختلفتين متناقضتين ، بين حياة اسرته المرفه التي تربى بين احضانها و التي كان عمه رب الاسيره (توفيق الخانجي) التاجر وصباحب الخان المعروف في باب السيف، الندي عرف بالنزاهه والشيرف والامانه في معاملاته التجاريه وتربية ابناءه على هذه القيم بصرامه ، وكان بيت عمه يستقبل أنذاك اعيان البلد والوزراء والتجار، وقد استلهم العاني من شخصية عمه هذا شخصيات الاب المتكرره في مسرحياته اللاحقه ، الاب الصارم والرحيم الطيب في العائليه ، وبين حياة الضان الذي يعود بملكيته لعمه ، بشعيلته والكرونجيه وحماليه من الفقراء والمسحوقين، ورواد مقهى

بداء يوسف العانى الشاب ممثلا ومؤلفا (احمد الجداع) بزبائنه الحرفيين والسماكين والبلامه ، وباعة (سوق لسكيجات مسرحيه قصيره تقدم بين مثل في المدرسية دور (يوسيف الطحان) حماده)، وسيكان المناطق الشيعبية في فصول ونهاية عروض المسرحيات الجاده

محلة (خضر الياس ) بائعة (الباجله) الموجوده في كتاب ( القراءه الخلدونيه ) هذا هو مفهوم الالتزام عند يوسف العاني الفول على الرصيف امام عتبة دارها، وسأله معلمه (على القزويني) من علمك فيدأت منولية وعو اطفه تتجه نحو هو لاء التمثيل؟ اجابه من الناس. فقد اعتاد الناس برومانسيه عاليه ، و أخذ يتعاطف يو سـف ان يقلد منذ صـغره الناس الذين يعرفهم ويخالطهم، او الذين يراهم و مع معاناتهم وحزنهم ارتباطا بحزنه الشخصى المبكر بالفقدان و اليتم الذي يلتقيهم ، يقلدهم بدقه ويحاكى حركاتهم عاشه في طفولته . وطريقة حديثهم بشكل كاريكاتيري، ان هذه الثنائية في المحيط الاجتماعي حتى لقب بمحلته بالمثل، وكانت كما الـذي نشـاء فيـه ، تحـول الى مـا يشـبه يذكر هو ان زوجة اخيه او امه البديله الكنز الذي اخذ يستلهم منه لاحقا تشجعه وتدعمه بقوه ليستمر في التمثيل

افكار واجواء مسرحياته وشخصياتها الواقعيه ، واعطت اعماله صيفة الاصياله والعمق الشعبي .

ان وعيه الاجتماعي والطبقي والانساني بداء يتأسس ويأخذ شكله الملموس بعد قيام الحرب العالمة الثانية ، عندما انقسم الناس بين مؤيد للجيشس الاحمر المدافع عن ارضه من المناصرين لدولة الفقراء ، وبين مؤيد للجيش النازي الالماني في الحرب، واغلبهم من التيار القومي المعادي للانكليز والحلفاء، انطلاقا من مبداء (عدو عدوي صديقي) حتى كان يوسف العانى قد حسم امره بانحياز ، لنصيرة الفقيراء والتجاوب منع هموم اشتغلت معظم اعماله في ذلك الوقت، كادحى الشارع ، منخرطا في النضالات كمسرحية (طالب من الجنوب) على المطلبيله التلى كان يقودها اليساريون والقوى الوطنيه الديمقراطيه الاخرى.

كان يوسف في يفاعته معجبا بالشانو والنمر الهزليه التي كان يقدمها جعفر لقلق زاده، ثم بمسرح نجيب الريحاني الذي ذاعت اخباره وعروض الافلام المصريه المأخوذه عن مسرحياته ، وبافلام شارلي شايلن الإنسانية الصامتة ..

بداء بستمد مواضيعه من المشاكل الاجتماعيه التي يراها ويتلمسها يوميا عند الحرفيين والعمال والعاطلين عن العمل وابناء الطبقه الوسطى ، وشخصياته اكثرية ابطالها من الطبقه الوسيطى والعمال و الناس المسحوقين، يعرفهم ويلتقى بهم ويخالطهم ويرتبط مع عضهم بصداقات شخصيه ، فيداء بكتب المسرحيات الشعيبة الواقعية التي يمتزج فيها الالم بالضحك والنقد، وكلها كانت من المسرحيات القصيره ذات الفصل الواحد ( عودة المهذب ، وماكو شيغل - بالاشتراك مع شهاب القصيب ) و (موخوش عيشه) و (لوبالسراجين لو بالظلمه) و (حرمل وحبة سوده ) و (فلوس الدوه ) و (

التي كانت تقدم في المسرح المدرسي والجامعي ، منذ بدايات عام ١٩٤٤ ، وبعد ان تعرف على زميله شهاب القصب الذي مات في مفتيل شيبانه بمرض السل ، تعاون معه في ( مجموعة جبر الخواطر ) التى كانت تقدم اعمالها في الحفلات السنويه للمدارس والمعاهد والكليات، وكتبا بشكل مشترك أويشكل منفصل احيانا ، مسرحيات هزليه من ذات الفصل

الواحد، ثم بدأت كتاباتهم ترتقي الى مس الجروح الاجتماعية كالبطالة والجوع والعوز والمرض، وهذه الكتابات اخذت

تتعمق توجهاتها النقديه حسب مايتيحه الوضع السياسي من فسحه في الحريه او عندما تتأزم الامور الاجتماعيه والسياسيه ويبرز تأثير الحركه الديمقراطيه السياسيه علنا في الشارع، متأثرين بشكل واضح بمسرحيات صفاء مصطفى الحريئه و الرائده ، الذي سيقهم فى مجال تأليف المسرحيات التى تتناول المشاكل الاجتماعيه ، وكانت تدعى انذاك ( بالمسرحيات اليساريه) و التي كان يكتب معظمها صفاء مصطفى لتقدم من قبل فرقـة يحيى فائق بشـكل خاص التى

سبيل المثال.

اكدادنا تمشى على الارض). جرب يوسف العانى في بداياته كتابة اول مسرحيه غير مألوفه آنذاك( مونودراما ) ان كان في العراق أ والبلاد العربيه عام ١٩٥ ، عندما كان طالبا في كلية الحقوق يدرس على يد استاذه احمد خليفه مادة علم النفس ، وكان طالبافي نفس الوقت

المسرحيه مؤديا دور الملقن . وفي سنة ١٩٧٢عادت (فرقة المسرح الفني الحديث ) مرة اخرى الى المونودراماً وقدمت مسرحية ( الصوت البشري ) لكوكتو تمثسل ناهده الرماح من اخراج روميو يوسف في مهرجان مسرحي بمناسبة يوم المسرح العالمي، وقبلها قدمت ( فرقة مسرح اليوم) مسرحية ( ضرر التبغ ) لتشيخوف تمثيل واخراج قاسم حول. التي سبق عرضها عام ١٩٦٤ كمشروع تخرج في معهد الفنون الجميله ( القسم المسائي وابتداءا من ١٩٦٤ قدم طلاب معهد الفنون الجميله الكثير من مسرحيات ( المونو دراما ) في مشاريع تخرجهم أضافة الى ضرر التبغ) منها ( اغنية التم ) و ( مفجوع

في معهد الفنون الجميله التي فصل منها لاسباب سياسيه وهو في سنته الاخيره، قدمت المسرحية (حماعة حير الخواطر)

بكلية الحقوق في نفس العام ١٩٥٠/٢/٢

اولا ثم على قاعة دار المعلمين العاليه، اخرجها للجماعه خليل شوقي ، ومثل دور المحنون يوسف العانى، وصوت القدر ألقاء

خليل شوقى .ان تجربة يوسف العاني

الرياديه الوحيده في مسرح ( المونودراما

) اسست لهذا النوع من المسرح ليتواصل

ولو بيطء، فبعد انقطاع عن التجريه

الاولى دامت سيتة سينوات ، قدمت ( فرقة المسرح الحديث ) في عام ١٩٥٦ مسرحية

تشعفوف ( اغنية التم ) من اخراج

ابراهيم جلال وتمثيل سامى عبد الحميد

، وظهر يوسف العانى للحظات في نهاية

رغم انفه ) وكلها من تأليف تشيخوف، وغيرها ، وعندماعاد سعدي يونس بحري من باريس في السبعينات قدم تجاربه في (المونودراما)، ثم قدمت هذا النوع احلام عرب في الثمانينات عند عودتها من لندن ايضيا ، ثم شاعت المنودراما بشكل و اسع في المسرح العراقي، لاستيما في اعمال الفنانيين الذين عملوا خارج العراق بعد عام ١٩٨٠ مؤكدين على اهمية لغة الجسد والتجريب في اختزال لغـة الكلام ماامكن ، محاوليه للعبوده الى المسيرح البدئيي (

الرقص) كما يقولون عنه.

كتب في العهد الملكي مسرحية الفصل الواحد أو الفصيلين فقط ، ( تؤمير بيك ) الا ان اهـم عمل لـه كتبها في عـام ١٩٥٤ ( أنى امك ياشاكر ) التي لم ترى النور الا في عام ١٩٥٨ بعد ثورة ١٤ تموز ، انتقل بعدها في الفـتره ( ١٩٥٨ –١٩٦٣ ) الم، الكتاب عن العائلة العراقية في المسرح ( اهلابالحياة)١٩٥٩ مسرحيه بثلاث فصول، تناول تطور مواقف افراد عائله واحده بفعل الثوره قسم منهم بقى منشدا الى الماضىي بمصالح وعادات ، والاخر

تناغم مع الجديد . وفي هذا الصيدد واصل تناوله لموضوع ا لعائله العراقيه في تمثيلياته التلفزيونيه التى كانت تبث بشكل مباشر، فماعدا تمثيلية (اناوحدي) المكتوبه والمنشوره قبل ثـورة تموز التي كلفت الفرقه سـحب يد مخرجها يوسف جرجيس حمد عن عمله كمخرج و كمدير للتلفزيون انذاك ايضا، والتي وصفت بانها تعرضت بالنقد لوحدانية وفردية عبدالكريم قاسم ، كانت تمثیلیات (بنات هلوکت ) و (وولد هلوکت ) و ( وواحد اثنين تلاثه ) و (ليطه ) وكلها تدور حول العائله كرمن لمحتمع يتغس.

حاول العانى بخلفية نكسـة انقلاب شياط ١٩٦٣ الدامي عكس الجو السياسي العام أنداك في ( المفتاح ) وما تلاه من الدوران في حلقه مفرغه حول االازمه السياسيه دون التمكن من العثور على المخرج والحل ، ويدعوا في المسرحية حيرة وحيران بطلي المسرحيه الخروج من هذه الدائره التى لانهاية لها بترك الوهم والحدره بالتصميم والواقعيه للوصول الى المفتاح وفی بسیروت فی ( ۱۹۶۳–۱۹۶۷) وبعیدا عن رفاق دربه فرقة المسرح الحديث وينوع العاني في الكتابه للمسرح بعد ( المفتاح) فيكتب (الخرابه) متأثرا بالمسرح وفنانيها، حاول ان ينفذ بعض المشاريع التسجيلي ، مستمدا موضوعه من ما كان الفنيه التي منيت بالفشيل الكبير ماديا يجرى في احد مقاهى النجف القديما وفنيا كانتاج واشتراك في تمثيل فيلم التي كانت تسمى لقدمها بالخرابه ، اعتاد من اخراج حكمت لبيب واخراج مسرحيه

يدقه سلسله من المقالات النقدية الهامه

في الصحف اللبنانية ، وقد اثرت هذه

المعايشية على كتابتية لنصب مسرحية (

المفتاح) التي كتبها فيما بعد في بغداد بعد

عودته للعبراق عيام ١٩٦٨ مستلهما كما

يفعل الرحابنه التراث الشعبى وحدوثاته

واجوائه الملحميه كمواضيع لأُوبريتاتهم،

التفت العاني بدوره الى التراث العراقي ،

(المفتاح) ١٩٦٨ على قاعة المسرح القومي

، من اليمين الى اليسار كريم عواد

وروميو يوسف وازادوهي صاموئيل

وخليل شوقى وناهده الرماح ويوسف

العاني وفاروق فياضس ، اخراج سامى

عبد الحميد ، ديكور كاظم حيدر الموسيقي

واستعملها كعمود فقري للمسرحيه

التى كتبها بأسلوب ملحمى ، متجاوزا

الاطبار المألوف الذي كان يكتب فيه،

متأثرا بجروح انقلاب شباط، و بالجو

الشوري المحتدم انبذاك ، رغم ان الحزب

الشيوعي كان منقسما على نفسه ويعاني

من اقسى انشقاق تعرض لــه ، فالقياده

المركزييه تخوض عصيانا في الاهوار،

في الوقت نفسه تلاحق وتطارد وتعتقل

من يقع ببدها من اعضاء المكتب السياسي

للحزب في بغداد ، كل شيء كان متحركا

وفي حالة فوضى وتصارع ، مع ذلك كان

الوضع ينذر بتغيير قادم ويبشس بقدوم

اليسار، نجاح هروب سجن الحله، فوز

قائمة اتحاد الطلبه العام في انتخابات

الجامعه ، اضرابات عماليه مطلبيه في

شركة الزيوت النباتيه.

والحان الاغاني طارق حسون فريد

واستلهم منه اغنية اطفال شائعه تقول:-

ياخشيبه نودي نودي

وديني على جدودي

وجدودي بطارف عكا

ينطوني ثوب وكعكه...الخ

فيها الزبائن وصاحب المقهى والعاملون لجهه لبنانيه، الا انه استفاد كثيرا من في المقهى بتمثيل وارتجال واقعه يوميه اعمال الرحابنية التي واكب اعمالها في فترة حضوره للتمارين والعروض كتب عن هذه الأو يريتات التي و اكبها

تحدث في المدينه، الكل ممثل ومتفرج في نفس الوقت ، الزيائين و العاملون في المقهى ، من بين زبائن المقهى احد المجانين يتخلص من جنونه ويتصرف كأي عاقل عندما يدخل المقهى. حاول ان يسـجل في المسرحيه احداثا امميه كبيره كانت تدور أنذاك ، حرب فيتنام ، المقاومه الفلسطينيه ، سقوط جيفارا في بوليفيا ، ايلول الاسود ، وحشية الامبرياليه ، وتحول المسرح ( اخراج سامي عبدالحميد) قاعه ومنصه الى معرض للبوستر السياسي والصور واللافتات، بدءا من الباب الخارجيه (قاعة مسرح الخلد) المطله على حدائقها مرورا بصالة العرض وصولا الى منصة العرض الخاليه من الستار، واستخدم شاشه على المسرح لعرض سالايدات توضيحيه تقدم الصور والوثائق على هامش احداث

في عام ١٩٧٣ بدأت فرقة المسرح الفني

الحديث التمارين على مسرحيه جديده للعاني ( الجومله) اختراج سنامي عبيد الحميد، مكتوبه على شكل لوحات وبنفس ملحمي ، وكانت المسرحيه على وشك ان تقدم ، كل شىيء فيها قد جهـز ، التمارين وصلت الى اشواطها النهائيه واكتملت الملابس، والديكورات، وحفظ الممثلون النص ولحن الاغاني ، فاذا بوزارة الثقافه والاعلام (كان وزير الثقافه أنذاك طارق عزيلز ) تمنع عرض المسرحيه بسبب شعوبية المسرحيه ، ونفسها الاممي سبب المنع للعاني صدمه كبيره لزم على اثرها فراش المرض، وسببت للفرقه خيبة امل ، فهذا المنع لمسرحيه للفرقه هو الاول من نوعه في العهد الجمهوري منذ ثورة ١٩٥٨ ، ولم يعد يوسف العاني بعد هذا المنع يواصل الكتابه على نهج ما بدأه في (المفتاح، والخرابه، والجومه) وعاد الى الواقعيه مرة اخرى ، واخذ ينوع في احو ائها ، فقدمت لـه الفرقه ( الشـريعه ) ١٩٧١ اخراج قاسم محمد ،التي نجحت نجاحا جماهيريا كبيرا واستمر عرضها

يوميا وبشكل متواصل لاكثر من ثلاثة

( الشريعه ) ۱۹۷۱ اخراج قاسم محمد

من اليمين كريم عواد وخليل الرفاعي

في فترة الحرب العراقية الإيرانية

لم تقدم له الفرقه شيئا كبيرا، وهو

شخصيا لم يكتب شيئا مهما ، في

هـذه الفـنره ،كتب ونشـر ( الامسـس عاد

من حدید ) و ( زعفران ) و اخرحت له

الفرقه (جانت عايزه والتمت) ١٩٨١

، و اخــر اعمالــه التــى قدمتها لــه فرقته (

وقادر رحيم وصلاح القصب

التي كتبها ، عدا القليل منها عندما لاتكون هناك شخصيه تلائمه فيها ، كما في مسرحية ( اني امك ياشاكر ) ، ولم يخرج للفرقه أي عمل على الاطلاق، كما وانه لم يمثل في المسرح خارج نطاق الفرقه الافي عمل واحدا للفرقه القوميه ( البيك والسايق ) ١٩٧٣ .

خيط البريسم )١٩٨٦ من اخراج فاضل

خليل وكلها تعود الى اسلوبه في الكتابه

علاقية يوسيف العياني ( يفرقة المسرح

الحديث ) ، وقبلها بنواتها ( جماعة

جبر الخواطر) وامتدادها (فرقة المسرح

الفنى الحديث ) علاقه تفاعلت تكاملته

فلولا هذا التجمع الفريد من المبدعين

المهمين في الفرقه برئاسة مؤسسها

الاول ابراهيم جلال ، لما تبلورو تحقق

ما تحقق ليوسف العاني وارسى تقاليده

، وبالمقابل الفرقية في غيات العاني عنها

ما كان لها ان تشعل هذا الموقع الهام في

الحركه المسرحيه العراقيه فأهمية المسرح

الفني الحديث ، للعاني كأهمية مسرح

موسكو الفنى برئاسة ستانسلافسكي

في تثبيت مسرح تشيخوف الواقعى

. وطريقةستانسلافسكي في التمثيل ،

و ايضا اهمية يرخت في الكتابه و منهجه

الملحمي في المسرح ما كان لها ان ترسى

اسسها لولاعمله في فرقة ( برلينر

شعار الفرقه الذي صممه الفنان الكبير

اسماعيل الشيخلى عند تأسيس الفرقه

فتاريخ هذه الفرقه الحافيل ، هو تاريخ

التجديدالمسنمر والتجريب المجدي في

المسرح العراقي الحديث ، فالفرقة كانت

مفتوحه بدون تحفض وباستمرا منذ

تأسسها تحتضن الطاقات الواعده

الشابه ، وتحقيق المشاريع الجريئه

الاولى للشباب العائد بالجديد من دراسة

المسرح في الخارج ، وعمل كضيوف

شيرف في الفرقه كوكيه من رواد المسرح

والشباب المهمين منهم عبدالله العزاوي

وبهنام ميخائيل وجاسم العبودي

وجعفر السعدي وخليل الرفاعي

ومحسن العزاوي.. وقائمة الضيوف

ومثل يوسف العاني في فرقته كل اعماله

انسامبل ) بالتحديد .

الواقعيه في الخمسينات .

اخرج اعماله في الفرقه العديد من الفنانين بدءا من خليل شوقى وابراهيم جلال وعبدالواحد طه ومن الشباب روميو يوسف ، الا ان معظمها اخرجها سامى عبد الحميد وقاسم محمد.

فِصل من كتاب تاريخ المسرح العراقى يعده الكاتب للطبع قريبا

عراق وق ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة

المدى للإعلام والثقافة والفنون

رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير فخری کریم

> نائب رئيس التحرير عدنان حسين

مدير التحرير: على حسين الاخراج الفنى: نصير سليم التصحيح اللغوي: نوري صباح

> طبعت بمطابع مؤسسة للإعلام والثقافة والفنون

15

14

# يوسف العاني .. فنان الشعب

يوسف العاني ، نجده في كل فروع الفن فهو ذلك الممثل المميز، الذي قدمه ادو ار وشخصيات،كانت قريبة واثيرة الى النفوس،وكان اداؤوه ،من النوع(السهل الممتنع) الذي يعرف عمقه ومستواه، المتخصصون والعارفون ، باللعبة المسرحية، وبواطنها وكوامنها وظواهرها ،المرئية وغير المرئية ،ويألفه اولئك المتذوقون والمتعطشون الفن مسرحي اصيل يتناغم مع همومهم وتطلعاتهم

ولم يكتف العاني ،بالتمثيل هويـة ابداعيـة ،فقرنـه بالتأليـف المسرحي ،كاتبا قدم العشرات من الروائع المسرحية،التي كانت سلاحا ماضيا،في مقارعة ظلم واضطهاد ، عهود الدكتاتورية والاستبداد ومصادرة الحريات ، وكانت نصوصه ، بلهجتها الشعبية، اداة فعالة في فضح المتاجرين بقوت ودماءو مصائر الشعب،بمختلف اطيافه ومكوناته...

ومن عالم المسرح، ينتقل العاني الى ميدان السينما، الذي مزج فيه ايضا بين التمثيل وكتابة السيناريو،

انه بجملة واحدة فنان الشعب

سامي عبد الحميد



عرفت يوسف العاني في كليـة الحقـوق وفي مؤسسـة ( جبر الخواطر) مع نزار سليم، وقد كان لولباً في الكلية ويملأ الممرات والقاعات مرحاً حيث تجده في كل ركن يمتلك السخرية والمرح والوطنية وقد خدم الثقافة العراقية باكملها وليس المسرح فقط وكان الوفي للشبعب من خسلال المسرحيات والاعمال التي يقدمها لهم ، وانا اعتز به جداً واعتبره مدرسـة مسـرحية عراقية

الفريد سمعان



كنا نتمنى ان نذهب الى فرقة المسرح الحديث لان من حسنات يوسف العاني انه يجتذب للفرقة الموهوبين من الكتَّاب و التقنيين والممثلين وحتى الكومبارس لان العمل هناك احترافي منذبدء العرض وحتى نهايته ، و اسـتطاع ان يصـغي الى صـوت الشعب وكان مدافعاً حقيقياً عن هذا الصوت ، وهو يمتلك حرفة مسرحية كبيرة وكان مشفراً حد النضاع بالوعي الطبقي والاجتماعي ومسـرحياته تتعمق اكثر فاكثر كما ان العاني كان يؤرخ للمسرح

د.عقيل مهدي يوسف



المرور باسم هذه القامة الكبيرة».

شهادتي ستكون حول ريادته للمونودراما ، فقد كان لى الشرف قبل عقد ونصف انى تصديت في رسالة دكتوراه للمونودراما وبحثت في تاريخها فلم اجد احداً قد كتب هذا اللون من المسرح قبل يوسف العاني حيث انه كتب (مجنون يتحدى القدر) عام ١٩٤٩ وقدمت كعمل مسرحي عام ١٩٥٠ من اخراج الفنان خَليل شوقي وقام العاني باداء شخصيتها « .

د.حسين علي هارف



وانا كنت اتابعه منذ كان يعمل في المسرح الجامعي نهاية الخمسينيات وحضرت بعض الاعمال أنذاك وقدكنت اكتب بصمت عنه ثم نشرت احدى كتاباتي عن (سعيد افندي)، وباعتقادي ان يوسف العاني جزء من ظاهرة وطنية ، وجيل اسـس للثقافة ، كما انه شخصـية متوجهـة ولَّه موقف رؤيوي تنويري وسياسي ، وكان يصل قلوب الناس من خلال المتعة التي يجلبها لهم.

فنان الشعب الكبير يوسف العاني أحد الرموز المهمة في المسرح العراقي والذي لا يمكن فعلاً تصور المسرح بدونه كون قراءة تاريخ المسرح لا تتم دون

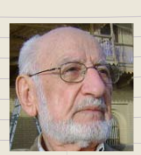
التنوع والتاثير.

فاضل ثامر

أين يكمن سحر يوسف العاني .. إن كل لمحة من إبداعه من الممكن أن تقدم لنا مفتاحاً وتكشف لنا لغزاً.. يوسف العاني بحساب السنين شاهد إثبات على بداية تاريخ الفن في العراق .. ثم إن العاني صاحب مساحة عريضة لاتزال تمتد منذ عقود لم يغادر

خلالها موقعه كاتبا وممثلا وايضا فنانا تجده يشع بالمحبة والتالق والاصبرار على تقديم كل ما هو جديد وعميق من منطلق

يوسف شاهين



كان يوسف العاني يريد ان تكون كل نساء العراق اخواته والطاقية الفائضية تكون ذات قيمية وكنا نحن نقترب منه لنتعلم كوننا تلاميذه وكانت لدينا الموهبة لكنه كان ينبهنا عبر ملاحظاته الى الاخطاء التي نقع فيها عبر كتاباته ، وقد كتب عنى ثلاثة مرات «

هيثم عبد الرزاق



