## ساء ونسساء وهالم جرا

ميسلون هادي





هل يجوز لنا نحن الشعب المغلوب على أمره، أن نفرض زياً موحداً على نائباتنا من البرلمانيات، أو نتدخل بملابس الوزيرات التي هي حق مطلق من حقوقهن، أو نفرض أذو اقنا وأفكارنا في تحديد الزي الذي يخترنه وهو الذي يعتبر، أي الري، الملمح الأول لأسلوب الإنسان والتعبير عن شخصيته؟؟.. إذن كيف يجوز أن تفرض وزارة المرأة على النساء وصاية جديدة ظاهرها الحرص على انسيابية العمل، وباطنها التدخل في اختيار ملابسهن وأشكالها وفق ما طالعتنا به وسائل الإعلام من توصيات اللجنة الوطنية العليا للنهوض بالمرأة العراقية والتي تدعو فيها الوزارات العراقية والدوائر غير المرتبطة بوزارة الى ضرورة التزام الموظفات بعدم ارتداء بعض الملابس

الضيقة والفساتين الواضحة المعالم، وعدم ارتداء الأحذية الخفيفة، وعدم ارتداء الملابس المزركشة واللماعة. وفي الحقيقة إن كل تلك الملايسي المذكورة أعلاه غير مستحب ليسها في أماكن العمل.. ماعدا الأحذية الخفيفة طبعاً.. ولكن المشكلة ليست في نوعية

الملابس ولا زركشتها أو كثرة الزخارف والأمراض النفسية. إن فرض زى موحد (وأنيق) على فيها، ولكن في الخشية من تفشى ظاهرة قمع المرأة والتنكيل بها عبر قليل من هذا وكثير من ذاك حتى وصلت مظاهر التشدد إلى حرمانها من مباهج الطفولة عبر ما نلمسه من انتشار الحجاب على رؤوس البنات الصغيرات في المدارس الابتدائية، مما يؤكد النية على تحويل رأس المرأة إلى سلاح إرهابي عن طريق التوصيات المتطرفة التي تفرض من الإدارات والتي تتبنى الشكل دون

المضمون، فتعمد إلى إخفاء عقل المرأة وتجاهل حقوقها واختزال كيانها الإنساني بملابس لماعة وأحذية خفيفة لم تصبح في المتناول إلا للتعبير عن وجدان مسالم ومحب للحياة والفرح يريد المتشددون محوه من الوجود ليخلقوا بدله شتى أنواع العقد

الموظفات و (الموظفين) لا يعنى أمراً خاطئاً لأن الكثير من الشركات الأهلية والحكومية في العالم تعتمده من باب الحفاظ على الأناقة والخصوصية.. كما ليست المسألة هي الاعتراض على شكليات ومتعلقات أصبحت، مع الأسف، هي كل ما يشغل البال. إنما نحن مع ألا تكون المرأة تحديداً كومبارساً أو (حائط نصيص) تحت

رايـة الحرية المنصورة.. ومع احترام حقوق المرأة وتكريم ما وصلت إليه من مكانة ومع أن تنصب جهود الجميع على الإعلاء من حقوق النساء التي ما زالت تخوض في المياه الطامية، بين الاعتراف الدولي قانونيا بهذه الحقوق، وبين التطبيق المحدود لها عمليا على أرض الواقع حيث التمييز العنصري ضدها ما زال قائماً خصوصاً فى عالمنا العربي.

وقد كنا نعتقد أن فكرة تقييم وضع المرأة من خلال ملابسها وجعل تلك الملابس (روزنامة) يكتب عليها الأخرون انتصاراتهم وهزائمهم، هي فكرة تعكسى عقد بعضى الرجال ونوازعهم المقتضية. أما أن تكون المرأة طرفا لاعباً في كتابة هذا التقويم الذي يهمل عقلها وقدراتها الفكرية، فإنه لا يعنى

فقط إننا نخرق الدستور الذي يتغنى به قراء المقام ليل نهار، ولكنه يعني أيضاً إننا أمام (حَكم) متحيز يلغى كل أهداف المباراة التي سجلها المفكرون المتنورون منذ ابن رشد ولحد الأن، ويؤسس لاضطهاد المرأة في الفضاء العمومي بل يستجيب لنوازع الرجل الندي لا يريد أن يراجع نفسه وينظر إلى هذه المرأة نظرة جديدة تقف على مسافة مناسبة من الموضوع لا المظهر... ومن المضمون لا الشكل. علماً بأنها الأكثر وعيأ منه بقيمة الحياة وحرصاً على الحفاظ عليها وعلى مباهجها، بينما بعض الظالمين من الرجال الذين يتغنون بالديمقراطية صباح مساءهم الذين يقودون البلاد نحو الغم المطلق بالرغم من إنهم يرتدون البدلات الأنيقة

والأحذية الثقيلة.

العربي": تونسس، مصر، ليبيا، اليمن، سوريا. وتتسع لأنظمة لم تكن استبدادية، ولكن أبناءها يتطلعون لأفق عدالة وحرية أرحب. وكان مثقفو الندوات على اتفاق بشأن العناصس التي شكلت لوحة هذا "الربيع العربي": ١ .سلطة استبدادية تواصل انتزاع الحرية، والكرامة، ولقمة العيش من شعوبها دون رادع. ٢ . احتمال نافد لدى هذه الشعوب يجعلها تنتظر اشتعال الفتيل. ٣. اندلاع الثورة الشعبية. ٤. استعدادات شرسة للسلطة الاستبدادية. ٥. ثقة الثورة بالنفس تضعف فلا تجد ضيراً من الاستعانة بقوى دولية. ٦. عون خارجي، سياسي، أو عسكري. ٧. الإطاحة بالسلطة

كانت الندوات الاثنتا عشرة تدور حول محور "الربيع

على هامش ندوة القرين

منالبرجالعاجى

الثقافية ٢

■ فوزي كريم

الاستندادية، والسعى لنظام دستوري برلماني...الخ. هذه العناصر قد تتخذ ألواناً إقليمية متنوعة. فتونس اكتفت بدعم العالم الخارجي السياسي، لا العسكري لأن آثار المؤسس بورقيبة، الذي وُفق في بناء دولة عصرية، لم تقتلع من الجذور بفعل انقلاب عسكري. حزبي دموي. الأمر الذي حدث مع انقلابي البعث في العراق وسوريا، أو القذافي في لبييا. كما أن العرة الوطنية، والثقة الفتية بالنفس، قد تحول دون الاستغاثة وطلب العون من دعم خارجي، ولكن ما أن تُكشّر سلطة الاستبداد عن أنيابها الحقيقية حتى يصبح طلبُ العون مشروعاً، والدعمُ الدولي واجباً إنسانياً. أما الفوضي التي تنتاب المسعى التالي للثورة باتجاه الديمقراطية فسمة تكاد تكون واحدة لدى الجميع. دعك عن بروز التوجه الديني، وسيادته الانتخابية.

هذه العناصل لا شك تيسل الحديثُ عن مشهد "الربيع العربي". ولقد وضح هذا اليسر على مدى الندوات في أيامها الثلاثة. ولكن الشيء الذي لم يتضح هو الغياب المطلق لحدث التغيير في العراق عن بال المتحدثين والمتحاورين. وأنا على يقين بأنى لو طرحت تساؤلي هذا على أحد منهم لن أحصل إلا على هذه الإجابة التي ستبدو منطقية تماماً: ألا ترى بأن حدث التغيير في العراق قد تم على يد قوات أجنبية، ولم يكن وليد انتفاضة كالتي شهدناها في تونسى، مصر، ليبيا..؟ ثم أن حدث التغيير هذا يبعد عن هذه الأحداث بأكثر من تسع سنوات؟

ولكن إجابة منطقية كهذه لا تبدو لي وافية، لأن المثقف حين ينجح في رسم مشهد "الحدث التاريخي" فلأنه يعتمد علاقات العناصر الأساسية في هذا المشهد، مهما كانت متفرقة ومتباعدة ومتعارضة في عين المشاهد العادي. صحيح أن حدثُ التغيير في العراق قد تمُّ في مرحلة سابقة لأحداث "الربيع العربي" المتتالية، وأنه أنجز على أثر تدخل عسكري خارجي مباشر، ولكننا نستطيع بيسر أن نلملم عناصس المشهد العراقي لنرى مقدار تطابقها مع عناصر "الربيع العربي" التالية: فصدام حسين كان أعتى سلطة استبدادية دون أدنى شك. والاختناق العراقي قد بلغ منتهاه، ولا تنقصه إلا القدحة التي تشعل الفتيل. وقد حدثتا في ١٩٩١ بصورة درامية دامية: حققت للأكراد حماية وشبه استقلال عن الحكومة المركزية، ولكنها لم توفر حماية أو دعماً للبقية التي استطاع الدكتاتور سحقها بيسر. وثق الناسب بقوتهم، ولكنهم حين تبيّنوا استحالة ذلك ناشدوا العالم، فلم يستحب العالم إلا بعد سنوات. سقطت السلطة الاستبدادية، وبدأ السعى، الذي يتسم بالفوضى، لبناء نظام دستوري برلماني...

عناصر التغيير الستة التي تشكل مشهد "الربيع العربي" هي في مشهد التغيير العراقي. ولكنها هنا متفرقة في المكان والزمان بصورة مربكة، في حين تبدو منتظمة ومتتالية هناك. والسبب لا غموض فيه، فالعراق ينفرد وسط عالمه العربي بغزارة التنوع الإثني، الديني والطائفي بصورة لا مثيل لها. الأمر الذي يستدعي بالضرورة علاقات بين

أعيدُ القول بأن الاضطراب في علاقات هذه العناصر ببعضها قد يُضعف رؤية المشهد عند الإنسان العادي، ولكنه لا يجب أن يفوت بصيرة المثقف المعنى بإعادة تنظيم عناصر المشهد، مهما حلَّ بها من اضطراب وبعثرة في الزمان والمكان.

### متابعة صلاح عباس فالخميس الإبداعي:

### فلسهفة السلون لغة إنسسانية شهاملة

المدى الثقاية



بالكلمات واللوحة هي قصيدة ضيف ملتقى الخميس الإبداعي مرسومة باللون والضوء ،الناقد فى اتحاد الأدباء والكتاب صلاح عياس سليل حضارات العراقيين الناقد التشكيلي صلاح مازالت شواهدها باقية الجنائن عباس للحديث عن تجربته المكتظة المعلقة – مسلة حمورابي – وأسد باللوحة واللون والرمز عبر ثلاثة بايل – ومازال هذا الرجل البابلي عقود ، قدم الجلسة الشاعر محمود يحمل هذا الإرث الحضاري ، النمر مشيرا إلى أهمية هذا المبدع ويحيد حركة الفعيل المؤثير فهو الندى يتعامل مع أصعب الفنون رقة وإيحاء قائلا: لقد مارس فن الأن رئيس تحرير مجلة - تشكيل رسم اللوحة واستدرج الفكرة أو كما يسميها الشاعر فوزي كريم (اللحظة الشعرية) حيث العلاقة السرية بأن التشكيل واللحظة

بهذه الكلمات ابتدأ مقدم الجلسة الشاعر محمود النمر الترحاب

ثمتحدث صلاح عباس عن محطاته

العراقية ،ومتابع للحركة التشكيلية العراقية العربية

بالمحتفى به .

إلى ما يجاوره من أحرف ، وكذلك رصد الواقع التشكيلي والحراك الثقافي في حركة الفن العراقي اللون يحتاج إلى ما يختلط معه حتى يبدو ناصعا ومؤثرا ومهما عندما كان ينشر في الصحف ، اللون وحده شيء لا يطاق ، والمجلات العراقية والعربية اللون هو الحياة والحياة تحتاج وكيف كانت الحركة في عام ١٩٩٢ حيث كان الوضع العراقي سيئا الى حسن تجاور مابين الاشياء يما فيه الوضع الثقافي وقد حقق ،وحسن التجاور ينتج صيغا من الجمال وكذلك ينتج صيغاً من حضورا مرموقا على صعيد الفن الفصول و المقولات ، اللون هو لغة العراقي المعاصر.

الأولى وعن حهده النقدي في

إنسانية شاملة . ورد الناقد صلاح حسن عن واسترسل فى الحديث عن الإنسان سـؤال مقدم الجلسة عن فلسفة اللون وأوضح: أن اللون هو والرمز قائلا: في الدراسات الحديثة تظهر أن الإنسان هو حرف ولكن أي حرف يبقى طليقا عبارة عن جهاز إرسال واستقبال ،هـو حـرف وحـده حـين تكـون بحد ذاته ،أى حركة فيها مدلولات محمولات الرموز عليه كثيرة

ولكنه يبقى وحيدا ، الحرف يبقى

رمزية ، الرمز في الفن التشكيلي يأخذ أبعادا مختلفة ،وأنا لا اعتقد ان هناك أشياء عفوية كل الأشياء تمتلك قصدية ثاندة.

وتضمنت الجلسة شهادات من قبل الحضور ومنهم الفنان التشكيلي قاسم العزاوي ، والأديب عبد الرحمن اطيمش والناقد الموسيقي ستار الناصر والفنان كفاح عباس والفنان شكر باجلان ، وكان مسك الختام لألفريد سمعان الأمين العام لاتصاد الأدباء العراقيين الني سلم المحتفى به لوح الإبداع للتقى الخميس الإبداعي وباقة ورد من الشاعر عدنان الفضلى.

أكثر من مجرد مخدرات وجريمة منظمة

عناصر المشهد بالغة الاضطراب والتعقيد.

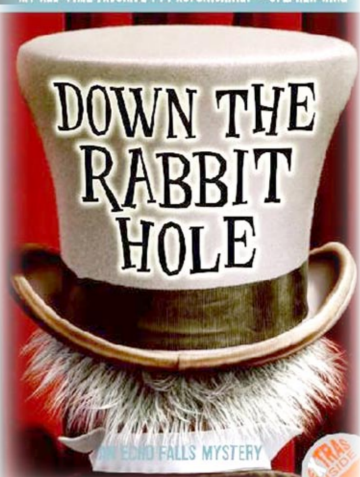
# NATIONAL BESTSELLER

الشعرية، وهو حبل سري ممتد في

ملامسة بـؤرة الإبداع ،الشعر كما

يقول الشاعر نزار قباني الرسم

'MY ALL-TIME FAVORITE . . . ASTONISHING.' -STEPHEN KING



عادل العامل

36

يمكن اعتبار رواية الكاتب المكسيكي خوان بابلو فيلالوبوس Vilallobos، الصادرة مترجمةً إلى الانكليزية الأن، تنويعاً بارعاً بالنسبة لرواج narcoliterature" الأدب التخديـري ' الأميركي اللاتيني، كما يقول توم بونستسد في عرضه للكتاب. فرواية (أسفل جحر الأرنب Down the Rabbit Hole ) تُـروى لا من وجهة نظر رجل عصابة، أو شرطى، أو عاهـرة، وإنما من وجهة نظر طفل صغير. وهذا الطفل الراوي، توشتلي، المخفي في الوسط البارد والساذج لصفقات الكوكائين المكسيكية، والشد السياسي، واغتيالات الأزقة الخلفية، هـو ابن زعيم مخـدرات متنفذ يُعـرف بـ"الملك". وكونه شاهدا على فظائع هذا الوسط وهو مع ذلك صغير جداً على إدراك همجيتها تماماً، فإن ما لا يفهمه توشتلي كلية هو الذي يجعل من (أسفل جحر الأرنب) عملاً على هذه الدرجة من الإصابة بالصدمة. وفهمه المحدود ـ وهو طفل عمره ١٠ سنوات ينقل مع هذا صورة أعمق وأكثر نفاذاً للعتمة التي في قلب العصابة.

غير أن لدي فيلالوبوس طموحات أكبر أيضا.

فبالإضافة للمدخل المنصرف oblique الذي يخطط له إلى عالم الشر هذا، فإنه يتطلع إلى تناول فكرة المكسيك كمجرد متلق سلبي للمكائد

وبكورية توشتلي التشقلبية قليلا وحبه للكلمات الطويلة تجعل من قراءة هذا الكتاب تسليـة طيبـة. وعلى كل حال، وكمـا هي الحال مع أي راو مصنوع بذكاء وغير جدير بالثقة، فإننا نرى سريعاً أن ثقته الذاتية ليست إلا أكثر قليلاً من وقفة في عالم موحش، وأن مفرداته اللغوية الراشدة محاولة منه لتعزيز خراب طفولته المروع. وهو يعيش في إلفة سهلة مع العنف. ويمكن تحسس ذلك من كونه يعانى تشنجات شديدة في المعدة. وهو يقول ٰبالنسبة للطبيب، كان هناك شيءٌ ما خطأ مع وضعي السايكولوجي، وليس بطني ". لكن، لا أحد لديه خارج عالم العصابات القاسي يساعده على جعل مثل هذه الأمور مفهومة. وفي الواقع، فإن العدد المدهش للحرّاس والأتباع المحيطين محاط بالصمت، كما نكتشف، وهو ما يعزز

العالمية ماضياً وحاضراً.

وهو، يوضعه جانباً يفعل مال المخدرات الذي ولد فيه، يقضى وقته في مخبأ العصابة الفخم يراقب أفلام الساموراي، ويتعلم كلمات من قاموسه ويجمع القبعات من مختلف أنحاء العالم. " إنني أحب القبعات الثلاثية الزوايا، لأنها قبعات جنود مجانين. فأن تعتمر واحدةً وتشعر كأنك تعدو بعيدا لتغزو أقرب مملكة

هناك"، كما يعبر عن تعجبه من ناحية. وهو مولع أيضاً بمشاهدة أسود أبيه ونموره الأليفة وهي تأكل جثث مقتولين. وتتوقف الحبكة على تصميمه الجديد على إضافة بعض أفراس النهر الليبيرية القزمة إلى حيوانات الأقفاص؛ ولجعلها من قبيل الكذبة البيضاء، يأخذه أبوه إلى ليبيريا لينقذ من الخطر زوجاً من هذه

الكائنات الموشكة على الانقراض. وكرجال مطلوبين، يفترض أبو توشتلي أسماءً زائفة للرحلة إلى ليبيريا وحينها هناك فقط يغامران من فندقهما بالذهاب في رحلات صيد ليلية. وكل هذا يُروى بتفصيل مجتزأ يتسم بالإقناع لأن فيلالوبوس، المؤلف، لديه إدراك مؤكد لما لا يهتم به توشتلي وما يهتم به؛ يثبت ذلك مشهد الأفراس، واعتياده على إرادة أبيه في أن يصبح ما يريد، فلا تشغله كشيراً فكرة الأسماء المصطنعة، وما مكوثه مستكناً في فندق يشاهد أباه في حالة سكر بالأمر المختلف عما يجري في البيت بأية حال.

وأحد الأمور التي لا يستطيع أن يفهمها توشيتلي هو السيل المستمر من الجثث المقطوعة الرؤوس على شاشة التلفزيون، ولو أنه يعرف أنها ضحايا النزاع التخديري narco-strife الضاري. تساءل لماذا يجري قتلهم بهذه الطريقة في حين أنهم " ليسو ا ملوكا حتى؟<sup>'</sup>

وتوشِتلي يحب موضوع الثورة الفرنسية، عائداً مرةً بعد أخرى إلى إعجابه بروسبير وفعالية المقصلة. ويمكن ألا يكون هذا

سوى موشور prism لخاوف بشأن أبيه "السلطان"، لكنه يؤشر إلى أن الواحد لا بمكنه إلا أن ينقب أعمق. فذلك يجري موازيا للموضوعات المزعجة لإخفاقات الديمقراطية والإمبريالية؛ فنحن نجد،على سبيل المثال، أن اسمَى مرشدا المجموعة في ليبيريا، المتَّخذين للتستر عليهما هما: جون كينيدي ومارتن لوثر كنع، إشارة للأمال الديمقراطية المحبطة إن كانت هناك على الإطلاق.

والمهم في هذا هو معرفة توشتلي غير المتطورة بشكل متعب؛ إنه يبلغنا هذه الأشياء، لكنه لأنه يفتقر إلى سياق يشرحها فيه، فإن القارئ ملزم بأن يملأ الفجوأت. وربما أراد فيلالوبوس، كما أعتقد، وهو

مكسيكي يعيش في برشلونة، أن يضمن ألا يهبط القرّاء الغربيون ببطل روايته، توشتلي، إلى مجرد نتاج حزين لـ "دولة فاشلة". فتوشتلي يرمز إلى ما هو أكبر - من خلال الحثُ على الكثير جـداً من الفكر الممكنة، والمتناقضة أحياناً، حول أين يقف فيما يتعلق بالاندفاعة الإمبريالية لتصدير الديمقراطية. فأقل ما هناك، أن المكسيك، التي كانت ثورتها عام ١٩١٠ برعاية من الولايات المتحدة، وتقع في نقطة تقاطع التواريخ والسياسات العالمية هي أكثر تعقيداً بكثير من صفقات مخدرات و جريمة منظمة.

■ عن wordswithoutborders