



ERBIL RNATIONAL HOT





Editor-in-Chie Fakhri Karim Al ada **General Political daily** 12 February. 2011

http://www.almadapaper.com Email: almada@almadapaper.com





كاظم الوكيل

طهجزاع





الشاعر على احمد سعيد (أدونيس) الذي نظم قصيدته التي عنوانها (مرثية الحلاج). وتسلاه الشاعر عبد الوهاب البياتي باشعار كثيرة منها تلك التى وردت فى كتابه سفر الفقر والثورة.

## طه جزاع: الشيبي عقل جبار ومتصوف متواضع

بعدها تحدث د. طه جزاع قائلاً: في هذا الحفل الاستـذكاري كان من المقرر ان يتحدث عدد من تلامذة الشيبى الذين أنجزوا رسائلهم واطاريحهم في التصوف والفلسفة الإسلامية تحت يديه، أمثال د. على الجابري ود. نظلة الجبوري ود. حسن مجيد العبيدي، الا ان الظروف في بغداد لهذا اليوم لم تسمح لهم بالمجيء وأتقدم نيابة عنهم بالاعتذار

للشيبي أولا ولكم أيها الحضور الكريم. لمن أتحدث بالتفصيل عن إنجازات الشيبي في الفلسفة والأدب والتحقيق والتصوف والحب العذري وجهوده التراثية الهائلة، لأن ذلك ما تناولته في المقالة المنشورة اليوم فى ملحق (المدى) المخصص لهذه المناسبة، غیر انی سأتوقف عند جانب عملی من حياته الزاخرة حصلت عليه من تلامذتي في الدراسية الجامعية الأولية والعليا ومرافقتي للشيبى لأكثر من ثلاثين عاما ابتدأت منتصف السبعيَّنيات مـن القرن الماضي وانتهت عملياً برحيله في الرابع من أيلول ٢٠٠٦ غير انها لم تنته حتى الآن، إذ ما زالت روحي تعانق روحه وتستمد منها المواقف والأحكام والتصورات عن الحياة والموت ومعنى ان يعيش الإنسان زاهدا متصوف منسجما مع نفسه متسامحا مع الأخرين يغيض بالمحبة لكل شيء في الوجود لأنه يستمد هذه المحبة

من خالق الوجود والإنسان والأكوان. وهذا هـو الجانـب العملي الـذي اقصده ف شخصية الشيبي، إذ ان السؤال القائم.. هلّ كان الشيبي متصوفا؟ إننا ان صبنا التصوف والزهد في الملبس وطقوس الدروشة والإحجام عن الحياة فإننا نكون قد أصبنا بالنفى، لكن إجابتنا ستكون بالإثبات حتما



جمع مادته وحشد النصوص والوقائع من الـتراث الفكـري في الاسـلام، ويـكاد يدفعنا إلى القول بان نوعا من المودة بين الشيبي والحلاج هو الذي ساعده على بذل هذا الجهد الخارق للعادة واضاف الدكتور الخفاجى ان الدكتور

الشيبي اسهم بكتابة ثلاثة كتب عن الحلاج واربعة أبحاث عن ماسينيون الكتب: ١-ديوان الحلاج الذي أسبغ فيه على النصوص الحلاجية روحا عربية واضحة. وظهرت الطبعة الاولى منه في بغداد ١٩٧٤ والطبعية الثانيية المزييدة والمراجعية سنية ر. ١٩٨٤، والطبعة الثالثة في دار الجمـل في المانيا سنة ١٩٩٧. ٢- شيرح ديبوان الصلاج، طبيع في بيروت، . 1975 ٢- الحلاج موضوعاً للأداب والفنون الشرقية والعربية، طبع في بغداد سنة ١٩٧٦. الأبحاث: ١- شَعْر الحالاج، مجلة الرابطة (النجفية- العراقية) العدد ١٩٧٦/٦. ٢- مصنفات الحلاج، مجلة البيان (الكويتية) العدد ١٩٧٦ / ١٢١. ٣- ذيل ديوان الحلاج، مجلة زانكو، جامعة السليمانية ١٩٧٧. ٤- الحلاج في الأدب المقارن، مجلة كلية

عمليته البارعة في اكتشاف الصلة ما بين التصوف والتشبع، وذلك من خلال إيجار عميق فى مصطلحات التصوف بما فيها المصطلحات الصوفية المتأخرة التى ابتدعت على يد الغزالي وغيره، ولِكنه كان يختلف عن الغزالي اختلاف كبيرا بما ينسجم الي حد كبير مع الحلاج واعتقد ان أسباب هذا الاختلاف أن المتصوف الكبير الغزالي أنتمى الى السياسة الى حد ما بينما الحلاج خرج عن أسس السياسة وربما بعض الدراسات الحديثة تؤكد ان أهداف الحلاج لها قضية سياسية قبل ان تكون قضية فكرية، والنقطة الأُحْرَى أنا أسميه شِهيد الفكر الصوفي، فالشيبي كان متأثراً بماسينيون ولكنه خرج عن نطاق ماسينيون لأن ماسينيون درس الحلاج منطلقاً من الصوفية المسيحية الى حد كبير، أما الشيبي فانطلق لدر استه للحلاج من الصوفسة الشرقسة، لذلك كان مغرماً بتشهيد الفكر الصوفي الشيبي بقراءة التصبوف الشرقي عند الفرّس، كانّ مغرماً أيضا بدراسة التصوف عند الهنود ونجد آلية التصـوف الشرقي هي إحـدى أدوات تحليله لشخصية الحلاج، بينما ضاق ماسينيون بشكل غير موضوعي الى حد ما في مراءاته للحلاج عندما أخضعة لآلية صوفية مسيحية الى حد مــا، ولِذلك كان شهيدنــا الكبير مغرماً بالشرق مغرما باللغة العربية. وحاول في بعض در اساته الحلاجية اكتشاف شبق صوفى فى نفس اللغة العربية ونفس المفردة العربيية مما يبدل على انبه كان عالماً لغوياً.. كتابه (الصلة بين التصوف والتشيع) أدخل فيه الكثير من المفاهيم الدقيقة والمفاهيم الصحفية ومن جملة هذه المفاهيم هي وحدة الفكر ما بين التصوف والتشيع وأرجع ذلك ليس لأسباب سياسية فقط وإنما الى أسباب سياسية وروحية نتجت عن الإيمان بالتراث القديم، قد تكون فيها بعض الهفوات ولكن لا تخلو من صحة ولا من دقة، كان هدفه الأخير حسب علمى الشخصى ودراستى لمدة سنتين . متو اليتين كان هدفه التحبير هو تكوين مجتمع صوفى والمجتمع الصوفي في تصور كامل الشيبي هو ليس مجتمع الخمول والسكون وإنما هو مجتمع العمل الصالح، وكانت له رؤية دقيقة هي ان الأيات القرآنية الكريمة التى تستعرض العمل فى سبيل الله يمكن استبدالها رمزياً العمل في سبيل الناس، وذلك لأنبه كان يعرف أنه رضا الله فى رضا الناس وان رضا الناسٍ من رضا الله وبهذا قد يكون ارتفع روحيا وأعطى للعمل المادي



شكراً لديت المدى للثقافة والفنون

على إحياء ذكرى الدكتور كامل

مصطفى الشيبي، الأستاذ الفاضل

العالم والفيلسوف المتصوف، الخلود

لفيلسوفنا الكبير، ونبقى نقول إن

إطاراً صوفياً وإطاراً روحياً، وكان يؤمن بأن

العمل المادي إذا أطر أخلاقك يشكل جوهر

التصوف ويشكل جوهر النظرية الأخلاقية..

ونصن ندعو اليوم في عراقنا المعاصير

التجديد في مفهوم الأخلاق، فالأخلاق ليست

غيباً سارداً ولا عيشاً على هامش الحياة، بل

هو العمل المادي نفسه والمتعة المادية ولكن

في إطار من جمال الروح وبدافع من النية

هـدف يعيد في خدمة الأنا والأخر، أي ان

العمل الأخلاقي الصحيح هو ذات وموضّوع

طالب الخفاجي: عاشق

الحلاج

المتحدث الشانى كان الدكتور طالب الخفاجي

الذي قال: إن كتَّاباته عن الحلاج تعد المرجع

المعاصر الاول الذي يجب الرجوع اليه للكشف

عن ملامح تلك الشخصية العجيبة التي كان

لها أثرها الديني في تاريخ الإسلام، كما كان

لها أثارها العميقة في التاريخ السياسي لهذه

الامة منذ أواخر القرن الثالث الهجري حتى

يومنا هذا. واضاف قائلا وكذلك ينبغي ان

نشيد بالجهد العظيم الذي بذله الشيبي من

0

الطيبة ومن خلال

في أن واحد.

المهندس علي التميمي

العمل للإنسان.. وشكراً

طالب الخفاجى غالب الشابندر مع مقدم الحفل

جاورها من شخصيات وآداب وفنون . وهو ولد في بغداد العام ١٩٢٧، ودرس الأدب في جامعة الاسکندرية، ثم اکمل در استه العليا في الفلسفة في الجامعة ذاتها، ثم في جامعة كيمبر دج التي حصل فيها على دكتوراه في الفلسفة العام ١٩٦١، لينتظم، منذ ذلك التاريخ، استاذاً في قسم الفلسفة في جامعة بغداد، ثم في جامعات عربية وغربية.

وشأنه شأن الكثير من أبناء جيله من الباحثين والاساتذة الجامعيين، فحياته العلمية توزعت بين اهتمامين أساسيين . فمن جانب ، كانت هناك الدراسات الفكرية والفلسفية التي كان حريصاً على ان يبحث ويكتب في ما لم يكتب فيه من قبل، فجاءت اكثر من دراسة له في هذا المجال، وفي الذروة منها كتابه «الصلة بين التصوّف

لم يكن كامل مصطفى الشيبي

الإسلامية في جامعة بغداد، وأحد اهم الباحثين في شؤون هذه الفلسفة وقضاباها، وما

عابرا في حياة الثقافة العراقية، أستاذ الفلسفة

# نورا خالد/ محمود النمر

## تصوير / ادهم يوسف

والتشيّع».

ومن جانب أخر كان تحقيق النصوص الذي اتخذ فيه منحى يمكن ان نطلق عليه «جمع المتِفرق»، فهو لم يأخذ، في عمله هذا، مخطوطا جاهزا، كاملا او قريبا من الاكتمال، فيحققه، وانما تنكب الطريق الاصعب المتمثل في اختيار موضوعات، او شخصيات، تمثلِ ماً يمكن ان نعده حياة متطرفة او واقعاً من هذا القديل، ثم الدحث عن تراث هذه الشخصية، كما فعل مع اشعار الحلاج، بعدما وجد ان المستشرق لويس ماسينيون، علي اهتمامـه الكبير بـه، قد ظلمه بإصـداره نصاً لأشعاره وجده الشيبى «مليئا بالأخطاء اللغوية والنحوية والتفسيرية»، على ما جاء في مقدمة تحقيقه ديوان الحلاج. وهناك جمع النصوص التي «صنع» منها موضوعات

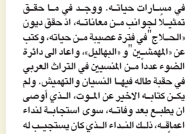


حين نتحدث عن مفكـر وأكاديمي كبير كتب في موضوع الفلسفة الإسلامية بل اخذ مفصلًا اكبر في تسليط الضوء على الفكر الشيعى وعلاقة التشيع بالتصوف الإسلامي كون اغلب المتصوفة من المفكرين والفلاسفة المسلمين كانت لهم ارتباطات وقرارات فى مفهوم التشيع فى ظل الدولة العباسية.. أقولها بصراّحة وبمرجعية ان كامل الشيبي هو أول من وضع دراسة أكاديمية وقدم أطروحته الفكرية عن التصوف والتشيع في العالم العربي وله الريادة في الدخول وإعادة ربط وافتتاح المفاهيم الفلسفية فى الفكر الشيعي وعلاقتها بالتصوف.

### جمال الهاشمي شاعر وكاتب

متكاملة بعدما أهملها الباحثون والمحققون المعاصرون. فجمع وحقق «ديوان الدوبيت» الذي كان لصدوره اوائل السبعينيات صدى واسع في الأوساط الأكاديمية والمعنية بالأدب القديم، وقد حظى بأكثر من جائزة. وعلى النهج ذاته مضى في جمع «ديو ان الكان وكان"وتحقيقه و «ديوان القوما»- وكلها فنون شعريـة شعبية عرفها أدبنا العراقي في فترات من تاريخه.

إلا ان الشيبي انعطف في الحقبة الأخيرة من حياته نصو جانب مشير وطريف في التراث العربي، هو ما تمثل في الكتابة عن «المهمشين"في هذا التراث، والتعريف ب «البهاليل" الذين اراد ان يجعل لهم شأنهم في عصره بعدما عاشوا على هامش الحياة والأدب في عصور هم. فكتب عن «البهلول بن عمر الكوفى "داعياً اياه ب «رائد عقلاء



المجانين». وهو كما قال عن نفسه يوماً، من

حيث الاهتمام بمثل هذه الموضوعات التى

لم يقترب منها سواه من الباحثين، انه يحب

«الخوض في الموضوعات المجهولة والمهملة

ويبدو أن رحلة حياته التي انتهت في بغداد

انعكست على اهتماماته الأدبية والفلسفية

والدحثية، فكان الكثير مما كتب بمثابة

استجابة، ذاتية وعقلية، لما عاش وواجه

التي تستحقّ الاهتمام وتفتقدها الثقافة».

دوما، وفي صور مختلفة. اما هويته الفكرية والعلمية، فحددها بالكلام على شخصه. فهو – كما قال- ممن «ينفردون مانی ماف کار ومناه ج قد تکون غیر مرضیة لدی الأغلبية التقليدية من الباحثين والسلطات هنا وهناك». إلا ان ذلك لم يكن يعنيه في كثير او قليل فقد ظل طوال حياته العلمية مدافعا عن أرائه ومعتقداته العلمية والفكرية، نصيرا لفقراء هذا البلد مثلما كان شيخه الحلاج نصيرا ومدافعا عن فقراء بغداد.

عن حسلاج بغداد اقام بيت المدى في شارع المتنبى فعاليته الاسبوعية التي ابتدأت بعرض فيلم وثائقى قصير بعنوان (العالم المتصوف) عن حياة الراحل، بعد ذلك تحدث مقدم الحفل الإعلامي رفعت عبد الرزاق الذي

تستذكر المدى اليوم د. كامل مصطفى الشيبي أستاذ الفلسفة في جامعة بغداد والمؤلف القديبر وصاحب المُؤلفات التي سارت مسير الإنسان وأصبحت من المصادر التي لا يستغنى عنها.. الشيبي عالم عراقي كبير ولكن في هـذا البلد الذي كَثيراً ما غابت عنه وسائل الاحتفاء برموزه وأسمائه الكبيرة، تعرض في حقبة من حياته الى الكثير من الضغوط وإلمضايقات حتى أنه وضع في مكان بعيداً عن مؤهلاته ومؤلفاته التي اشتهرت اشتهارا كبيرا في الأوساط العلمية ه الاستشراقية العربية وغيرها. الشيبي صاحب كتـاب (الصلة بين التصوف

والتشيع) وكتاب (الفكر الشيعي والنزعات الصوفية) وكتاب (الطريفة الصفوية ورواسبها في العبراق المعاصير) وهو الذي جمع ديوان (الحلاج) في مجموعة علمية جديدة استغرق فيها الكثير على ما جمع من قبله وهو من تأليف ماسنيون وشرح هذا الديوان شرحا علميا واسعا واعتذر عن الحلاج في كثير من التوابع التـي يؤخذ بها الحلاج في كتب الفقهاء المتصوفة.

## غالب الشابندر؛ فيلسوف التصوف

لم يكن كامل الشيبي عالماً متصوفاً دائماً، كان فيلسوف تصوف وأصبح متصوفا وفارق كبيربين هذه المديات والمعادلات، المعروف عن هذا الرجل انه انتهج منهجاً خاصاً في الدراسة، لقد عمل على تشريح التصوف



الشيبي هذا الشاعر الصوفي الذي جاهد وناضل من اجل إعلاء كلمة الحق والعدالة وبدأ يبحث عن الحقيقة على ضغاف دجلة البشائر دجلة الإبداع والتألق ليخلق وراءه سرا إلاهيا سرمديـاً خالـداً في سجـل الخالديـن المبدعين الذين خدموا الإنسانية والثقافة.

هذا الإنسان المشاكس ترك بصماته فى الحياة التدريسية والتعليمية والثقافية بشكل ملفت للنظر والإعجاب والتقدير بمواقفه الطريفة والجميلة والمحببة في نفوس أقرانه البغداديين الذين يشتهرون بحب الحياة والأدب والثقافة والإنسان.

## فوزي أكرم ترزي

بأدوات صوفية وليس بأدوات علمية خارجة عن مملكة التصوف فهو رائد مدرسة تقوم على التماهي بين الأليات والأحداث وبين المادة والأدوات، وهو بذلك اختلف عن المرحبوم محمد عابيد الجابري البذي حاول ان يشرح التراث على ضوء أليات غريبة خارجة عن مملكة التراث ذاته واستخدام مبدأ القطيعة ومبدأ التفكيك واستخدام ربما حتى مبدأ المعنى المتأخر والمؤجل، أما كامل مصطفى الشيبي فقد نبع من التصوف وعاشن فى داخل التصوف وفكر تفكيراً صوفياً، لذَّلك فهو فيلسوف تصوف وليس عالماً متصوفاً أهتم الشيبي اهتماماً بالغا بمسألة (التحقيب) كان المصطلح الصوفي يحاول ان يكتشف جذره الأساسى ولم يهتم بالبيئة للجذر الجغرافي بقدرما يهتم بالسلة الفكرية لهذا الجذر، ومن هنا كانت

أصابت المدى بتسميتها للشيبى في اصبوحتها الثقافية بأنه الحلاج كيف لا وهو آخر المتصوفة و أخر الفلاسفة فطالما كان يردد أفكار المحدثين مـن الفلاسفة بالسابقين فلسفة القرون الحديثة مع فلسفة ابن رشد الذي كان يردد(نحن شاكون في كل شيء ونحن شاكون في اننا شاكون) وهذه فلسفة الشك فلسفة ديكارت. إن الشيبي أخر المتصوفة وأخر الفلاسفة لإيمانه بقول المتصوفة إن من: حصل على العلم دون التصوف فقد تزندق.

وإن من حصل على التصوف دون العلم فقد تزندق.

وإن من جمع العلم مع التصوف فقد تحقق

فهناك زنديق وهناك فاسق وهناك محقق، عندما يجتمع العلم والتصوف وهذا هو حال مرحومنا الشيبي فقد جمع علم الغزالي وابن عربي ومعروف الكرخي والسري وسواهم من المتصوفة مع إحاطة تامة باراء المعتزلة وراء أخوان الصفا وآراء ابن المقفع وغيرهم في عقل جامع وقلب دافع هـو هذا العقـل الذي عندما يتكلم وكيف نسمعه، كنا نسمع الحـلاج بقوله (أنا الحق) وقوله (الله في جبتـي).. فنعما لرجل طار بجناح تصوف وجناح فلسفة بخزين من علوم الأولين والأخرين وسلاماً عليه يوم كنا نسمع إليه ونحن كمن أصابنا الصمم والخرس في محرابه



التربية، طرابلس، العدد ٢١/ ١٩٩٦. وقد كان الشيبي يحب الحلاج مثل حب المستشرق الكبير ماسنيون له الذي كتب ابحاثه المعروفة عن الحلاج والتصوف والخط والادب التي اعجب بها الباحثون والفنانون والروائيون والقراء. ومن اوائل من تأثر به شاعر العراق وفيلسوفه جميل صدقي الزهاوي. كما ان كتابه الذي ترك تأثيرا كبيرا هو (كتاب الطواسين) الذي طبع عددة طبعات وكتب عبد الباقي سرور كتاب (الحلاج شهيد التصوف الاسلامي) وطبع في القاهرة ١٩٦١. وظهر كتاب في الالمانية من تأليف الاساتذة (أنه ماري شيميل) سنة ١٩٦٨. وكتب محمد جـ لال شرف كتابا عـن الحـلاج اسمه (الحـلاج الثائـر الروحي في الإسـلام سنــة ١٩٧٠ فِي الإسكندريــة. وكتب سامي طرطبيل كتاباً أسمه (اسطورة الحلاج) نشّره سنة ١٩٧٩. واصدر الفنان سامی مکارم کتاباً اسمیه (الحلاج فیما وراء المعنى والحظ واللون) نشره سنة ١٩٨٩. ومن وحي كتب الحلاج وبخاصة سيرته ظهرت مجموعة من الروايات منها كتاب (الحلاج أو وضوء الدم) لميشال فريد غريب ورواية (الشهداء والشهود) للكاتبة العراقية لطفية الدليمي نشرتها مجلة آفاق عربية سنة ١٩٧٦. وفي عالم المسرح ظهرت مسرحيات تأثرت بالحلاج ومنها مسرحية صلاح عبد الصبور (مأساة الحلاج) طبعت في بيروت سنة ١٩٦٥. وكتب عدنان مردم بك مسرحية شعرية للحلاج من اربعة فصول اسمها (الحلاج) نشرت في بيروت سنة ١٩٧١. وظهرت مسرحية بالانكليزية عن الحلاج كتبها الاستاذ هربرت ميسون الامريكي (مـوت الحـلاج). وفي مجـال الشعـر أثـرت أراء ماسينيون وعروضه لإشعار الحلاج في الشعر العربي وعدّوه بطلا من ابطال الكفاح الانساني وجعلوا ينظمون في شجون كفاحه وثباته اشعارا تعلو به عن مستوى الانسان العادي. وقد تبناه منهم المتحررون واليساريون على الخصوص ومن أولهم



ان حب الله في محبة الناس، ومحبة الناس في حب لله، هكذا فهم الشيبي مفهوم التصوف وهكذا عاشن في حياته، بل وراح بعيداً حين ظل يبحثُّ عن المهمشين والمنسيين، مندفعاً بفكرة فذة، ان الأفكار الرائعة العظيمة تخرج حارة ودافئة من هذه التنانير البعيدة، إذ لا يمكن ان تتوقف الحياة شعرياً عن قرنها الرابع الهِجـري وعن أبي العلاء وتتوقف فلسفة عند ابن رشد، الحياة تستمر لكن الضوء دائما وبشكل مقصود يشيح عن مبدعين حقيقيين، كان الصلاج واحداً منهم، فكم ابتلعت مياه دجلة أفكارا عظيمة وغاصت بها بعيدا لالشىء إلالكونها مختلفة عن سياق الفكر المرسوم في السلطة. رحمٍ اللـه الشيبـي فقّد كان مختلفاً أيضاً.

#### د. طالب المحسن

لو نظرنا الي التصوفٍ والزهد بكونهما سمواً روحياً وأخلاقياً، لم يكن الشيبي الا معتدلاً في الملبس والمأكل وملذات الحياة، كان يأخذ مـن الحيـاة أقـل بكثـير ممـا كان المدقسق المحقسق المثابس واعطاها صيحتيه وشدابه وماء عينيه .. اعتكف طويلا مع المتصوفة بالشعراء والزهاد والمجانين ونزل الى الشوارع والمدن بحثا عن قبورهم ومقاماتهم مثلما فعل مع الحلاج في قصته المعروفة بحثاً عن قبره على ضفّافٌ دجلة، حيث صُلب وقطع واحرق.. رحم الله الشيبي إنسانا راقيا وقلبا رحيما وعقلا جبارا ومتصوفا علمنا ان جوهر الحياة هو التواضع والمحبة والتسامح.