منطقة محررة

## الفشيل المشيرف

إنه واحد من الكتب الجميلة والحزينة جداً في الوقت نفسه فبالرغم من مرور سنوات طويلة على صدوره إلا إنه أحد الكتب التي يمكن قراءتها مرات عديدة، أعنى الكتاب يحمل عنوان "المواطن ويلـز"، والذي هو ليسب غير ثمرة حوار طويل أجراه المخرج السينمائي المعروف بيتر بوغدانوفيتش مع أورسون ويلز قبل وفاته بمدة قصيرة. بالنسية لعشاق السينما يشكل هذا الحوار الذي يميزبين الإعجاب المؤثر وبين الأستذة الفارغة. قراءة هذا الكتاب تحمل المرء على تذكر كتاب أخر قرأناه قبل سنوات طويلة وكان بمثابة إنجيل عشاق السينما في كل مكان في العالم: "السينما برأي هيتشكوك" للمضرج السينمائي الفرنسي فرانسوا تريفو، الذي قرأناه أكثر من مرة بالألمانية ضمن حلقاتنا الدراسية، وكأننا نرجع كل مرة من جديد إلى شريط يصدح به الصوت ذاته الذي سمعه فرانسوا تريفو، وبالطريقة ذاتها التي أصغى بها اليه، أقصد بالعبارة ذاتها التي تظاهر بها هو. لقد مرّ زمن

والنقاشات الطويلة لبطلاته عن الأكل النباتي والأزمات العاطفية، تلك الأفلام التى ما ترال تعرض لساعات طويلة فى صالات صغيرة مختارة بعناية أمام

يميزهما ببساطة عن الأخرين هو امتلاكهما شخصية العباقرة. السينما التى ولدت فى نوادي السينما الرفيعة، تحفظ لهم هذا الميل المؤطر بالقدسية والدوغما، وبين الأعمال المتقنة بإحكام يبرز أمامنا دائماً في الأقل فلم "المواطن خان" لويلـز وفلـّم "بسيكولوجيـاً لهيتشكوك. لكن هذه القدسية الثقافية للمخرجين الاثنين تحوي بين طياتها على اختلاف راديكالي بينهما: صحيح

طويل على ذلك، حتى فتر خلال هذا الوقت الحماس غير المشروط بما يخص هيتشكوك، و بالنسبة لفر انسو ا تريفو يبدو أن الزمن محاه بسرعة، وتقريباً أمحى كل السينما الفرنسية، بالاستثناء الوحيد المُصر على ممارسة الخطأ: أريك رومير، بأفلامه البطيئة الطبيعية

بالنسبة لويلز ولهيتشكوك فأن ما هيتشكوك يُبعدني عنه".

بيتيربوغدانوفيتش، لكن لا يسدو أنه يعتقد في قرارة نفسه بشرعيته، لأنه عندما أجرى الحوار معه كان رجلا يعيش شيخوخته التي خنقها وأنهاها فشله في الولايات المتحدة الأميركية. صحيح أن تبجيل بعض المثقفين الأوربيين له،

أنهما موهبتان عملاقتان في السينما، لكن هيتشكوك كان موهبة منتصرة، على عكسى ويلز الذي كان موهبة فاشلة لم يحص النجاح الذي استحقه!

هيتشكوك كآن ينتج أفلامه ويحسب التكاليف والأرباح بالمكس نفسه الدي يتنبأ به بدرجة تأثير مشهد يُخرجه على مِـزاج المِشاهـد: المـخ السحري كان أيضاً محاسباً دقيقاً فيما يخص المشاعر والريبة، وهذا ما قاله لتريفو، بأنه في فلم "بسيكولوجيا" أدار مخزون مشاعر الجمهور وكأنه يضرب مفاتيح البيانو. الحوارات تتقاطع في الكتابين، فأتذكر كلمات أخرى لويلز إذا أسعفتني الذاكرة: "هناك حساب بارد في عمل

أورسون ويلز يشكر إعجاب

التكنيكية التي جلبها للسينما، هي أفعال توقيظ فيه شيئًا من الامتنان لكنهًا أيضاً لا تستدعى عنده الكثير من الاكتراث. ليسس عنده رياء الأدعياء ليقول أنه لا يهمه ذلك الـذي لم يحصـل عليـه، مثـل هـؤلاء الفنانين الخردة الذين يستنكرون بامتعاض شعبية لم يحصلوا عليها وبأنهم لا يخافون من الوقوع في خطر المعاناة أبداً. ويلز ملك وبطل نوادي السينما وقصص السينما، هو مثل يهودي مطرود في صحراء أوروبا أمر حمله على تصوير أحد أفلامه في قرية 'جينجون" الإسبانية بمساعدة ألناس

البسطاء بعيداً عن كواليس السينما

الباهظـة التكاليـف، والـذي يحصل على

قوته بمشاركته في أفلام مفرطة القرف

. كما يقول هو . وبظهوره في إعلانات

الدعاية في التلفزيون، قضي حياته

يتمنى مصيراً مثل مصير هيتشكوك،

نجاح تجاري غير مشكوك به، بأن يكون

على علو برج بابل المبنى من الجشع في

هوليوود، والذي بعد فشلين أو ثلاثة

وكتابة دراسات الدكتوراه عن الابتكارات

و الانحناء أمام عبقريته. أورسون ويلـز في محادثاته مـع بيتير بوغدانوفيتش يتسلح بوسائل وقاية كثيرة ضد ذلك التأليه، ضد كل ذلك الافتراء الذي ألصق بسينما المؤلف، والذي يعتقد بأنه قام بتخريب السينما كثيراً. إخراج فلم يقول هو مثل وضع

لخدمة السياسة غالبا ماتكون سطحية و تدعو للاشمئزاز - لكن الواجب الأخلاقى والإنساني يفرض اتخاذ موقف بديل الصمت عندما يقتل الانسان ويذبح على

مرأى ومسمع من الجميع .. هل يؤمن احدنا بقيمة ما او موقف

ما ؟؟هل يحترم الكاتب والمثقف سلوكدات معينة تعدمن الثوابت

في ثقافتنا الإنسانية ؟؟ حسنا من الذي سيدافع عن هذه القيم واولها

قيمة المواطنة وحق المواطنة

لاهل البلاد جميعا ؟؟ هل ننتظر

ان تقوم منظمات حقوق الانسان

الدولية بالمهمة لنعرف مدى

تقصيرنا وصمتنا وعجزنا إزاء

ماكنة الارهاب التي تسعى لتدمير العراق وابادة موأطنيه وجعله

محرقة ابدية؟؟ لقد ارتكبت

التجربة الديموقراطية الوليدة

أخطاء بفعل المواقف الايدلوجية

المتشددة وأحدهده الأخطاء

حسن صوت البرلمان -تحتوطأة

المتنفذين من الاحزاب الدينية -

أمام شياك التذاكر أبعد عن استوديوهات

ويلنزلم يتوصل أبدأ إلى كسب إعجاب

الجمهور، الأمر الذي تكهن به هيتشكوك

بقناعة، إذ عرف كيف هي ردود أفعال

الرعب أمام مباغتة سكين أو مباغتة

ضربة مفاجئة لوتر آلة موسيقية، وأمتلك إلى جانب ملكة غواية الجماهير، موهدة

إضافية في الإبهار بواسطة تكنيكه

الخاطف للنجاح. تروفو يبحث معه

دون تعب عن سر ذلك المخطط، عن حركة

الكاميرا في مشهد سقوط على السلم، عن

الحيل الخادعة في مشهد للغرق. تروفو

حول هيتشكوك إلى هيئة إلساحر، حتى

أننا أنذاك بعد قراءة كتابه أصبنا بعدوى

تقديس شخصية المضرج السينمائي

هوليوود مثل مريض ينقل بالعدوى.

مرآة أمام الطبيعة، فعندما يُديس الفن ظهره للطبيعة ويبدو مختلفا عما تفعله الروايات العظيمة واللوحات، عندما تنتهى الأفلام وتُفرغ فإنها لا تفعل شيئاً

آخر أكثر من اللهاث وراء الجشع. أورسون ويلز الذي جسد مرات كثيرة هيئة المفرط في جنونه يُجيب على مدائح تلاميذه له بدرس رائع في الشعور العام المشترك وفي التواضّع: "المخرّج السينمائي يجب أن يستمر على كونه شخصية متناقضة، بين أمور كثيرة، لأن كل ما يوقع عليه باسمه يأتي من جانب أخر، لأن الكثير من أشيائه الجيدة هي صدف مهيمنة لا غير أو هي تأتي بسبب

سيادة الحظ الحسن أو للحظوة..". أتذكر بوضوح صورة الفنانين المنافقين والمزيفين وإتقانهم لعمل استعراضات من الافتعالات في شرح صعوبات ومعاناة مهنتهم من دون أن ينسوا احتقار المهن الأخرى، حريصون على إخراج كلما يدعو السجود غير المشروط للاختصاصيين والمعجبين، وعلى التملق لهم؛ ذلك ما لا يفعله السينمائيون و الكتاب

والفنانون الكبار فعالاً، فهم يتحركون دون حركات مفتعلة ويتكلمون بنبرات بسيطة، وفي كل حركة منهم يتنفس المرء هواءهم البسيط ويشعر بهدوئهم ويلاحظ إيحاءهم الطبيعي، وبأنهم يفعلون الأشياء ويمارسون إبداعهم لرغبة لاغير دون الكثير من التضحية. في مقابلة مع الكاتب الإسباني الكبير خوان مارسيه، يقول الروائي البرشلوني بأن الشيء الوحيد الذي يحتاجه لكتابة

رواية هو قصة جيدة ورغبة بقصها. شيضا ومبجلا وعلى مشارف نهاية حياته، مختنقا بسبب اللوم وتأنيب الضمير بعدم النجاح، وبسبب عبادة الأوثان لأولئك الذين يسميهم بأنفة صيادي الرموز، بدا أورسون ويلز فى ذلك الحوار وهو يختصر وصيته الأخيرة أمام بيتر بوغدانوفيتش عما يفهمه تحت تعبير "تكنيك السينما المبهمة" الدي يبالغ به البعض: "بما يخصى ميكانيكية عمل فلم، من المكن تعليم ذلك لأي شخص ذكى في نهاية

## كلنا مسيحيون يا حملة الأقلام - أسئلة للمثقفين

لطفية الدليمي

سئل الروائي الارجنتيني ارنستو ساباتو الذي عانى من الديكتاتورية وحكم العسكر في بلاده - عن المثقف والسياسة وهل ينبغى ان يعمل المثقف بالسياسة واين ومتى؟

فقال:-

- (اننا نمارس جميعا بشكل أو بآخر السياسة بالمعنى العام والتقليدي للكلمة ، كأن نلوذ بالصمت امام جرائم خطيرة (طبعاهذا موقف سياسي..) الواجب الأخلاقي يوجب على الفنان والمبدع كمواطن ان يحتل موقعا حاسما في المجتمع فيدين ويحتج عندما ترتكب فظائع ضد حرية الإنسان وكرامته وعلى الكاتب ان يقاتل من

اجل مايؤمن به ..).

محمود النمر





حسنا ألسنا كتابا وفنانين والدينا مانؤمن به ؟؟ الانؤمن بحقوق الإنسان وكرامة العيشس وحق التعبير وحرية الاعتقاد؟ نعم ،نحن لسنا قادة مصائر او ممن يرسمون سياسة الحكم او يتوقون للانغماس في السياسة، نحن معتنقو احلام وحماة ارواح ومروجو مستقبل

فيها مواطنون أبرياء يقيمون قداسا

، وعلينا أن نجاهد من أجل تلك الأرواح والأحلام والمستقبل ونواجله الارهاب بحماية المحبة والروح وأحلامنا الإنسانية

جمعاء بمواقفنا .. ما الذي يمكن أن توصف به مجزرة كنسة سيدة النجاة التي استشهد

للسلام ؟؟ ما الذي يمكن ان نسمي المذابيح التي قامت بها العصابات الإرهابية فى المطاعم والمقاهبي وأماكن تجمعات المواطنين ومتى تدفع القوى الشعبية والمدنية وفي مقدمتها مثقفو العراق - تدفع

الاقليات وواجب حمايتها ؟؟ و ما الذي ينتظره كتابنا ومثقفونا ليرفعوا أصواتهم عاليا بعدان طغى سيل الدماء حتى بلغ أعلى صلبان كنائس بغداد؟؟ ما الذي ينتظره من يدعون امتلاك الوعى وينافحون في كتاباتهم عن الجمال والامل والمستقبل وهم يشهدون

الحلم يغرق في مد الدم ؟؟ كلنا نعلم ان الارهاب لم يستثن من جرائمه أحداً لا المسيحيين ولا الأقليات الأخرى ولم تنبح من وحشيته وجنونه حشود الأبرياء من الشيبات و النسياء و الأطفال في الأسواق والمقاهي والمدارس، فهو الى جانب عماه ووحشيته الدموية ، يدفعنا الان الى اختبار قوة المواطنة وعظمة الإنسان فينا، يختبر معنى ان تكون مواطنا حقا وانسانا حقا و مثقفا بمتلك القدرة على اتخاذ المواقف الحازمة في بلد حرم مواطنوه من السالام والأمن والحياة الكريمة منذ عقود وحتى لحظتنا هذه ، ليس من الضروري كما يقول –ارنستو ساياتو – ان يعمل الكاتب او الفنان بالسياسة بل من المعيب ان يسخّر الفن للدفاع

عن حزب او ايدلوجيا او عقيدة

دينية لان الأعمال الفنية المسخرة

على الغاء المادة (٥٠) من الدستور في ۲۰۰۸ وهـي المادة التي كانت تتيح للاقليات المشاركة والتمثيل في جميع مفاصل الدولة - وبذلك جرى عزل الاقليات وتحجيم صوتها وحصر ابنائها في غيتوهات داخل الوطن وماعادت الديموقراطية تتسع لمسيحي او مندائي او سواهما من اقليات الوطن العريقة وعلمانسه ومن لايدينون بالايديولوجيات المهيمنة ، ترى من من الكتاب و المثقفين رفع صوته ضد ذلك التعديل العنصري ؟؟ هل يعلم المثقفون والكتاب انهم بشكل من الاشكال- وفي ظل الديكتاتوريات والديموقراطيات الهشـة علـى حد سـواء - يمثلون نوعا من اقلية معزولة ومهمشة في محتمع تسوده ثقافة الرؤية الواحدية للإنسان - وان واقعهم كمثقفين - يماثل واقع مواطني الأقليات المستهدفة من قبل

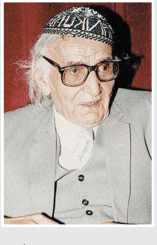
المتشددين والإرهاب والمؤدلجين بالعقائد ، أجل ، هذه هي الحقيقة . طالما بقيت حرية التعبير منقوصية وطالما تقام الدعاوى ضد صحفنا وكتابها، سنبقى كلنا كتابا ومسيحيين ومندائيين وعلمانيين أهدافاً للإرهاب الااذا اتخذنا مواقف حازمة ضدما يحدث لنا

كمو اطنبن و أقليات دينية وفكرية

وجهة نظر

## الجواهري كالعراق في حقائقه وجماله

رياض النعماني



الخارقة ، الفريدة تُفصح عن حقىقة تاريخية خاصة جداً، وهي أن بعض البلدان التي تُقتلُ بأستمرار تُولد بأستمرار . بتعبير آخر .. تُقتل لتُولد

بعض التجارب الاستثنائية

تُقتل لتدخل زمان الأسلطورة الأبدي، وتصبح بعضاً من الكلية الكونية للوجود والتي لا يمسّها أو يقترب منها غبار النسيان ، بل تقوم هي بتذكير الذكرى بذكراها وحاضرها لتغدو ضوءاً لا يأتى الأمن المستقبل الذي يدعو الجمالي والمعرفي

والذي أنجزه الماضى بطاقات ورؤى المبدعين الخلاقين كى يُصبح باباً من بواباته المشرعة على المزيد من المستقبل ...من المجهول البعيد الذي هو غاية كل حركة.

وكل فكر حي متطور يتطلع لعناق الأنسيان والتاريخ في لحظة صعودهما الأبدي نحو الديمومة والبقاء الذي لا يتحقق، و لا يكون الأ بولادة أسماء كونية .. أسماء هي كالحقائق الكبرى ، كالحياة والموت ، وتعاقب الليل والنهار ، وتبدل الفصول والمطر والضوء والهواء . أسماء لا يتوقف أبدأ تأثيرها وحركة إشعاعها وحضورها في الحياة كالأرض .. كالبحار وأفلاك السماء .

محمد مهدى الجواهري الشاعر الفذ أحدهذه الأسماء التي أذكر بعضها على سبيل التمثيل لا الحصر . حمورابي ، النفري ، عبد الجبار عبد الله ، عبد الكريم قاسم ، كامل الجادرجي حسن سريع ، علي الوردي ، جواد على ، هادي العلوي ، محمد مكيه ، زها حديد ، جواد سليم وجميل بشيّر ، ناظم الغزالي ومائدة نزهت . والتي جعلت العراق بلداً مطلقاً .. ليس فقط أبدياً ، بل هو الأبد .. صوته وأحدى أبجدياته التي لا تموت.

هكذا يتباهى المواطنون ، أثناء حديثهم المألوف عن بلدانهم

. إنها بالادي التي أنجبت الفنان .... والمفكر ... الى أخر الفرادات من هذا فأن استحضار أسم من هذه الأسماء يعنى استحضاراً لأسم

وتاريخ ومكانة البلاد التي أنجبته والتي لا تغيب لأن حضور هذا الأبن باق لا يغيب يملأ بها الوقت والشوارع والأيام جاعلاً منها حقيقة يتطلع اليها البشر ويسعون. نحو هذه الرؤية وهذا الموقف دفعاني لكتابة هذا الموضوع السريع عن المقدمة الموسيقية لمسلسل الجواهري ، والذي تنتجه قناة السومرية وليست العراقية ، والتي كانت المقدمة نِغماً جميلاً يسبح على جمل شعرية ولحنية دافئة .. عذبة ، شجية أعدت كنشيد لا تدخل الدراما في سياق وأبعاد وتراكيب بنيته الفنية العامة ، وليس في هذا ما يُعيب النشيد أو الشاعر والملحن لأنهما في الأساس كتباه نصًّا ولحناً كنشيد ، وليس كعمل درامي يهيىء المتلقى . نفسياً ، ويدخله في أجواء وأحداث العمل الدرامي .

هناك مسألة أراهًا تحمل دلالة خاصة بجداً في هذَّا السياق ، وهي إن هذا النشيد بُثُّ كثيراً وسُمع لسنوات فأستهلك كمادة سمعية لا تصلح أن تكون مقدمة لمسلسل هو الأول الذي يتناول حياة ومواقف وشعر

من هنا ينبغي أن تكون مقدمة هذا العمل جديدة .. غير مسموعة . أننى على ثقة تامة من أن الفنان كاظم الساهر الذي يملك طاقة لحنية عالية وأكيدة لن يتلكأ في وضع لحن درامي جديد يخدم تجربة العمل الجديد .. وللجو اهري أشعار كثيرة يمكن أن يتناولها

الفنان الساهر لهذا الغرض . أن هناك لحناً رائعاً من ألحان الفنان سالم حسين . يا دجلة الخير . غنته المغنية بلقيس فالح .. وزعه الفنان جعفر الخفاف، كان من المكن أن يُستفاد منه كفكرة فنية تدخل لأغناء العمل.

عموماً .. من سألته من عائلة الجواهري عن هذا الألتباس قال لي أنه لا يعلم ، وليس له دالّة في ذلك . إذن .. لمن نتوجه ونسأل ؟

الجواهري . كما أسلفت . كالعراق في حقائقه ، ومعارفه الكبرى ... ينبغى على كل عراقي . خاصة المبدع . أن يقول رأيه في موضوعه ، ويشارك في قراءته وإبداعه من جديد.

## تنويه واعتذار

بسبب خطأ فني وفي موضوع للفنان والناقد على النجار بعنوان (الفنان مشاهدا) ظهرت صور لموضوع آخر.. عذراً للقراء وللفنان النجار.



عنوان مجموعة (القول بما يشبه الصمت) للشاعر المغترب حميد حداد الصادر من مطبعة الحضارة للنشر في مصر القاهرة. هـو إعلان فاضح للصمت النذي يغلف جسد الشاعر وذاته في الغربة فيقول / هاهو نومك يلهو / قرب طاولة القراءة / حيث تمددُ الأحلام على أوراق بيض/هاهنا يلمع انهيارك/قرب صورة تمثال مأخوذ بالندم / بحضور الغابة مساءً اليك / تريِّق السلالم، تمسك بغيومك الحزينة.

. ير هـذه المقطوعة النثرية هـي من القصيدة التى تحمل اسم المجموعة ،تومض فيها دلالات الانكسارات الموجعة في الغربة - النوم لهو نتيجة الملل - القراءة تتمدد فيها الأحلام وسرعان ما تنهار - والتمثال الذي يتمثل بروح الشاعر سرعان ما يتضاءل بالندم - وحضور الغابة الذي يهرب منها او يتوجس فيها الخوف حيث يداهمه المساء – السلالم

لاتقود إلاً الى غيوم حزينة . هذه صور تراجيدية يحبكها لنا الشاعر

حميد حداد، هي لا تقبل التأويل ، صور فاضحة للانكسار والنكوص نتيجة الم الغربة والنزوح عن الوطن، ولكنه الوجع الذي يؤدي الى تعضيد الذات المنكسرة. حياة قرب سور شائك / هي نفسها وأنت في الثلاثين تهرم /الاسوار الشائكة / تمنح الثباب خوفها / ما يبرر تمسكها بالتجوال معى /او بهبوطها ليلاً على نافذتي /إنها دعوة لارتكاب الخطأ ذاته / لإرتكاب الزمن ذاته / وهو يسيل بعيدا

تكون الكتابة هي صيحات استغاثة بعد قراءة الديوان يتمكن القارئ من القول إن هذا الشاعر مخترق بلعنة الحنين (الهومسك) وهو مازال يعيش في منفاه الهولندي ولكنه مشدود من حبله السري الى بلاده / حين يخترق البرق / زجاج النافذة / تسقط عيناي /

على الكرسي المقابل / الفارغ . يعتمد حميد حداد على استنطاق الصورة وليسس النظر اليها فقط ،اي انه يحاول ان يستدرج المعانى ويحفر بإزميل اللغة ويثبته على جدران الزمن / ملك منطفئ

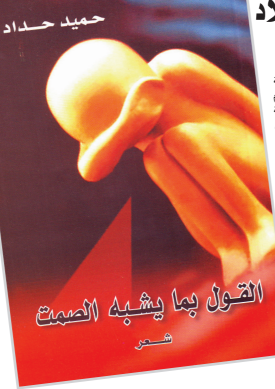
/ وعجوز تدون / هزائمه . او انه يقرأ ما يفكر به الطغاة في الأنوية او التسلط الذي عاشته بلادة من ظلم الدكتاتورية فيجتزئ صورة الطاغية وهو في اشد حالاته العنجهيه / جلس ...../ تحت صوره وبطولاته / وبهدوء/أشاح بوجهه عن المرآة/ وتنفس الحرب . كم هو قاس حينما تترك سلادك وترحل، والأنكى من ذلك انك تعلم

البرلمانيين لاعادة النظر في بعض

مواد الدستور التي أغفلت حقوق

مخنوقة فيها لوعة وفجيعة . قيمة الشعر هو ان يفتح النوافذ المغلقة ويسترك الأسئلة معلقة على الابواب التي لاتنفتح ،وقيمة الفسفة هي اخذ هذه الأسئلة من إيقونة الشُّعر لتمنح الأفق قدرة التوهج وهذا ما أراه في مجموعة حميد حداد الذي اقرأ من بين سطورها حياءه الواضح على

ان خلفك بلاد تحترق بمن فيها ،لذلك



لأن الشعور بالغربة قاس وملىء بالتداعيات، ولا يمكن معالجته إلا بالصمت والإتكاء على حائط الذكريات الذي يعطيك فسحة أخرى للانطلاق الى عوالم ترمم هذا الانكسار النابت في الذات .