أقنعة الحداثة

المخادعة

ما زال مفهوم الحداثة، بإطاره العريض، موضعاً عربياً

للمساءلة ، بل الالتباس القادم من تداخل واختلاط فكرة

(التحديث modernisation) التقنيّ، وأحيانا

الشكلاني، بسياق ومرجعيات (الحداثة modernité).

مصطلحان يتناوبان الأدوار في الاستخدام العربي ويثيران

جملة من الإشكاليات الفرعية، خاصة عندما يعتبر دخول التقنيات الجديدة رديفاً للحداثة، أي من دون الأساس

السياقيّ والمفهوميّ والتاريخيّ للمفهوم. لن يختلف اثنان

على أن هذا السياق أوربيّ بالدرجة الأولى، الأمر الذي يضيف المزيد من المشكلات. لعل هناك ثلاثة حلول لهذه

الاشكالية: أما أن الثقافة العربية تستخدم المفهوم بطريقة

محلية خاصة، نازعة عنه أساساته ومصادر انبثاقه، وأما أنها

تحوِّرِه تحويراً جذرياً لتكييفه مع حاجاتها، وأما أنها تتناوله

تقريباً مثلما صدر في الفكر الأوربيّ. في الحالة الأولى نقع

غالبا على نفى للمفهوم نفسه واقتراب من التحديث الشكلي

و التجديد الذي لا يمسُّ البني المفهومية، وفي الثانية نقع على

حالةٍ تعريب ذِي مصادر أيديولوجية للمفهوم يتضمن شيئا،

قليلا أو كثيرًا، من التلفيقية مثل جميع المفاهيم المستعارة من

ثقافة ما ثم المُطبُّقة على ثقافة أخرى، وفي الحالة التقريبية

الثالثَّة نفتقد الإجماع على تحديد ممكن للمفهوم بحيث أننا نستخدمه بالمعنى الدى فهمه كلّ منا انطلاقاً من معارفه

وقراءاته في اللِّغات الأجنبية. وحتى في هذه الحالة الأخيرة

قد نجد اختلافاً في الدرجات والظلال بين معنى الحداثة في

يمكن إيجاد شبواهد، بعضها دامغ لهذه الحلول. فمنذ

مثلاً أوائل الرحلات العربية، وليكن عمل محمد بن عبد

الوهاب الغساني "رحلة الوزير في افتكاك الأسير" ١٦٩٠

- ١٦٩١م، نلتقيّ بادئ ذي بدء بأندهاش كبير من البون

بين نسق الحياة (الحديثة) في إسبانيا المشاطئة والحياة

(التقليدية) العربية الإسلامية. ثمة هذا شعور بالغربة

والتغرُّب عن العالم الحديث المشاهد لكي يقع التركيز في

المقام الأوحد على التحديثات الخارجية، البرانية التي

مسّتْ جميع مرافق الحياة الأوربية، من دون امتلاك وعي بالتحوّلات البنيوية والفلسفية والصراعات العنيفة أحيانا

التي كانت السبب المؤدي إلى نمط اجتماعيّ وثقِافي حديث،

أي مناهض للنزعات التقليدية، فكراً ونشاطاً. في جميع

الرّحلاتَ اللاحقة في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر لم

يطرأ على بال الرحالة أن ما يشاهدونه هو، ببساطة، نتيجة

لقطيعة فكرية مع الماضي (رحلة الطهطاوي أو رحلة إدريس

بن الوزير العمراوي "تحفة الملك العزيز بمملكة باريز" سنة

على الصعيد التشكيلي توقف أولئك المسافرون إلى فرنسا

وإنكلترا أمام الفن التشكيلي الأوربي، رسما نحتا. وقد

واجهوه في ساحات ومتاحف القارة بذهول ما بعده من

ذهول لجهة طبيعته (الواقعية) التي لم يعرفوا مثيلا لها ولم

لم يشهد العالم العربي إلا في لحظات تنويرية جنينية

قصيرة تحولاتٌ راديكالية وسجال جذريّ بإمكانه أن يتفتق

عن جديد أساسي في الوعي والحياة. فكرة الانفصال

العارف عن التقاليد الراسخة غير محبّدة على ما يبدو في

الثقافة العربية. ومن بين هذه اللحظات الثمينة أفكار بعض

شيوخ التنوير في مديح فنّي التصوير والنحت (كالإمام

محمد عبده). إننا الآن على أعتاب القرن العشرين، وفيه

ظلت الاستعارة من الأخر، وتكييف ما تقع استعاراته،

متلبسة بادعاء أخذ الصالح ونبذ الطالح وفق معايير غامضة

إذا لم تكن مشحونة بقيم الماضي التي تسعى للحاق بالحاضر

بطريقة توليفية صعبة. منذ نهاية القرن التاسع عشر برزت

المساعي التي نعرفها، في مصر ولبنان بشكل خاص ولسببين

تاريخيين مختلفين، في تكوين فنون تشكيلية (مُحدثة)

تهجر، من بين أشياء أخرى، فن المنمنمة التشخيصيّ صوب

فن منظوريّ (واقعيّ) بقى محكوماً بتقليد مباشر للنموذج

الأوربيِّ (داود قرم وحبيب سرور وفيليب مُورانيَّ في لبنان، ّ

محمد ناجي ومحمود سعيد ومحمود مختار ويوسف كامل

وفّي سياق التحولات البطيئة في العالم العربي انتشرت مدارس وأكاديميات الفنون الجميلة (مدرسة الفنون الجميلة

بالقاهرة ١٩٠٨، مدرسة الفنون الجميلة في تونس١٩٢٢، معهد الفنون الجميلة في العراق ١٩٣٦، الأكاديمية اللبنانية للفنون الجميلة ١٩٤٣، مرسوم لم يتحقق بتأسيس معهد للفنون في سورية عام ١٩٤٤)، وكان ما تنتجه من أعمال فنية متأخَّر كثيراً عن مدارس المشروع الحداثيّ الأوربي

١٨٦م إلى فرنسا).

يكن يوجد لديهم مثال يضاهيها.

الثقافة الفرنسية ومثيلتها الأنجلوسكسونية.

تلويحة المدي

شاكر لعيبي

كيف كان البابليون يفهمون الزمن؟هل تبدل تصورهم عن الزمن خلال ألفى سنة من عمر الحضارة البابلية؟ هل كان يوحد اختلاف في مفهوم الزمن لدى الأفراد أنفسهم؟ قسم البابليون السنة إلى ٣٦٠ يوماً، موزعة على ١٢ شهراً قمرياً، يتطابق اليوم مع الاعتدال الربيعي. ويبدأ اليوم في بابل مع غروب الشمس. ويقسم كل من الليل والنهار إلى ثلاثة أجزاء،

حاكمها. أما الماضي، كزمن، فيقسمه البابليون إلى ثلاثة أقسام، الزمن التاريخي والزمن المحيطي والزمن الأسطورّي، والزمنِ التاريّضي هو الماضى الموثق نسبياً، سمع عنه البشر أو قرأوه عياناً، والزمن المحيطي، هو الواقع على مشارف المحيط، زمن المعجزات الخارقة وغير المألوفة، زمن أبطال الملاحم والحضارات. في حين أن الزمن الأسطوري هو زمن الآلهة،

الذاتية للإنسان تتجسد في الثروة التي في حوزته، ففيها يكمن نجاحه وسعادته، وفقدانه لهذه الأشياء يعنى الموت، أو يعنى نقيصة من اكتماله الذاتي. وفي النصوص التاريخية المكرسة للحملات العسكرية تكون التفاصيل حول الغنائم أكثر غنى في الحالات التي لاذ فيها العدو

البعد عن موقف الإنسان المعاصير من الملكية؟ من المعروف أن السمات

كما هو حال الأضرحة الرومانية، إن المعضلة المرافقة للنصوص هي أن الكثير منها لم تكن موجهة إلى الجيل المعاصر، خاصة النصوص الملكية، بل إلى الأجيال القادمة والآلهة، أجل كانت ثمة كتابات موجهة للمعاصرين أيضاً، لكن الجهة الأساسية التي خاطبتها تلك النصوص هي الآلهة والأحفاد. وكان لهذا الأمر أثره الكبير على نبرة ومحتوى هذه

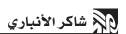
نقوش الأضرحة الفردية والجماعية،

نصيب الصالحين الطييين. كان تأثير مؤلفات بالاد الرافدين حول عذاب الأبرياء على الأدب التوراتي وخاصة كتاب سفر أيوب، يشكل موضوعاً في غاية التعقيد، ويبدو أن الأدب البابلي أعطى الدفعة الأولى لمؤلف (العهد القديم)، وقد ساعدت الظروف الاجتماعية التي سادت السبي وفي المرحلة التي تلت، على تركير اهتمام اليهود نحو مثل هذه القضية. أما حكمة البابليين فلم تكتسب طابعاً منطقياً مجرداً، وظلت

النصوص، بحيث أنها اكتست

## بالفرار للتأكيد على فداحة الخسارة لم يكن للزمن بحد ذاته أهمية لدى كل جـزء يقسـم بـدوره إلى جزءين، سكان بلاد الرافدين، فكرة المصير وجسامة الأضرار التي لحقت ويطلق الفلكيون على هذه الوحدة الحياة الروحية في بابل: الإنسان، المصير، الزمن

أهمية هذا الكتاب، رغم ترجمته قبل عقد ونصف تقريبا، وأصدرته دار المدى، تكمن في راهنية المعلومات التي يضمها حول حضارة بابل وإنسانها. ومن يربط الطقوس القديمة، والمعتقدات، والحكم، مع الحاضر سوف يجد مشتركات كثيرة. نمتد الفترة الزمنية التي درست في هذا الكتاب خلال الألف الثاني ومنتصف الألف الأول قبل الميلاد من حياة البابليين، واعتمدت على النصوص القديمة لحضارة وادي الرافدين.



الزمنية مصطلح (الساعة المزدوجة)، لكن هل عرف البابليون (ساعة حقيقية) أخرى؟ إذا كان الجواب ينعم فهل كانت شائعة الاستعمال؟ مما لا شك فيه أن البابليين عرفوا الساعة المائية، وهي عبارة عن إناء ذي ثقب صغير يتسرب منه الماء، ويعتقد أنهم عرفوا الساعة الشمسية أيضاً، غير أن استخدام تلك الأدوات كان مقتصراً على فئة ضيقة من الناس، هم علماء الفلك والرياضيات، أما الغالبية فيستخدمون الوحدات الطبيعية لقياس الزمين، السينة، اليوم، الساعة المزدوجة، فالزمن المجرد لم يكن مدركاً في القصور البابلية، ويمكن القول بشكل عام أن المفردات اللغوية المتعلقة بالظواهر الزمنية تمتاز بطابعها الملموسي وبشكل يدعو إلى الدهشة.

وحافظ الحكم الملكى في بالاد الرافدين، وحتى مرحلة متأخرة، على طابعه القدسي، مع كل ما يترتب على ذلك من نتائج. فعلى السمات الذاتية للملك وحسناته وسيئاته و اصطلاحاته كان يتوقف كل شيء، في الوقت نفسه ساعد ذلك على لم شـمل الشـعب حول العاهـل الحاكم،

هـي التي تكمن في أسـاس التصـور البابلي عن الحياة وعن كل ما يحدث فيها. لكل شيء مصيره في هذا الكون، للألهة والبشر، ومصير الإله يقرر دوره وعظمته ووقعه في مجمع الألهة، ويتضح أن المصير يتقرر في لحظة نشوء الظاهرة: لقد تقرر مصير المدينة عند تأسيسها، ومصير الإنسان عند ولادته، ولا ترد في النصوص إشارات لذلك، لكن تتوفر معطيات لصالح هذه الفكرة، ويبدو أن قسرارات الألهة وكلمتهم والمصسير

المقرر من قبلهم تكون (نهائية). وتقرير المصير للإنسان عند ولادته لا بد أن يؤدي إلى تقرير مستقبله بشكل تام، ولا بد من أن يقود في النهاية، إلى القدرية المطلقة.

وبعيداً عن المصير والزمن، كرس للملكية الخاصة في بلاد الرافدين دراسات كشيرة، لما لها من تأشير فى حياة الفرد وسلوكه اليومى وعلاقته بالآخرين، إذ كانت معياراً للموقع الاجتماعي وصحة الفرد وعلاقته بالألهة، غير أن الجانب النفساني)، في موضوع الملكية، لم ينل من الباحثين الاهتمام المطلوب، إلى أي مدى بلغ الإحساس بالملكية،

بشخصية الهارب، بعيد أن جرد من ممتلكاته. ولم تكن النتائج المترتبة على نقل الغنائم من الدول والمدن المحتلة إلى بلاد الرافدين، مقتصرة على الجوانب الاقتصادية الملموسة، فالثروة المفقودة، أو المستولى عليها، تؤثر على مصير المدينة ومستقبل الملك والبلاد أيما تأثير.

ولعل المعتقدات الأخلاقية في الوعى البابلي، هي الأكثر تجانساً مقارنة مما هي عليه عند الإنسان المعاصر، على الرغم من أنها كانت متشابكة-مترابطة مع المعتقدات الدينسة والتشريعية والاجتماعية، وهي بمجموعها تكون تصورات موحدة عن الوجود البشري، لم تكن عند البابليين عادة تخليد الموتى بواسطة النقوش التذكارية في الأضرحة، الأمر الذي جعل من هذا المصدر الحيوي فاقداً للفائدة، إن العدد الكبير من التراتيل والأدعية والتعاوية و النصوص الملكية، يمكن أن تعوض جزئياً عن المعلومات التي تقدمها نقوش الأضرحة. لكن من الصعب الحزم إن كانت هذه النصوص تعبيرا بالفعل عن أراء الناس البسطاء، فالمعلومات المستخلصة منها أقل

طابعاً ملحمياً خاصاً، وتبدو الوثائق التشريعية والحياتية البابلية من الناحية العملية قليلة الجدوى لأنها تعكس أخلاقيات الدوائر العليا، إنها تشكل مادة ضرورية هي والنصوص الملكية عند رسم صورة الحياة الواقعية للمجتمع.

علينا أن نتصور مدى الأهمية التي يقدمها (أدب الحكمة) البابلي لفهم الحياة الروحية لهذا الشعب، وهو يشتمل على النصائح الأخلاقية ومجموعات الأمثال والمواعظ والتراتيل والحوارات العلمية، من خلال قصيدة (اللاهوتي البابلي) المكتوبة في الألف الأول قبل الميلاد، ويعتقد أن مؤلفها شخصية متعلمة ينتمى إلى الفئة المتنورة التى تنحدر من الطبقات الوسطى، نجد أن موضوعة المعدب البريء كانت شائعة في النصوص الشعرية، الإنسان يتذمر من المحن التي ألمت به، مؤكداً أنه يجهل الذنوب التي اقترفها، فالخطيئة حتمية لدى كل البشر، وما على الإنسان المخطئ إلا تقديم الصلوات والاعترافات للإله كى يغفر له ذنوبه، وتتساءل القصيدة عن سبب انتصار الظالمين والأشرار،

حتى أخر أيامها في مجرى البناء الأسطوري التقليدي الملموس، وهذا لا يعنى أن البابليين لم يفكروا جديا بالقضايا الحباتية العميقة، أو أن حكمتهم كانت سطحية بدائية غير ناضجة، نحن هنا إزاء نمط أخر من

لم يكن التعليم مقتصراً على النخبة، رغم الإشكالات المتعلقة بعملية تعلم الكتابة، حيث دلت التقنيات أن الألواح الطينية كانت موجودة في الكثير من البيوت المتواضعة، وتتوفر معطيات على أن التعليم شمل النساء أيضاً، وكان يوجد الكثير من كتبة الشوارع الذين يقومون بصياغة الوثائق والعناوين والرسائل للأمسين لذلك من الخطأ عزل الحضارة (الكتابية) عن الحضارة (الشعبية) في بالاد الرافدين والعناوين واعتبار الأثار الكتابية القديمة مقتصرة على النخبة

السياسية والاقتصادية فقط. أما مسألة الموت والموقف منه فلها دور بالغ الأهمية في بلورة منظومة القيم وتحديد سلوك الفرد، كان الفرد بمثائلة الوحدة الأساسية للمجتمع وليس العائلة أو القبيلة، وارتباطاً بذلك احتل السؤال عن الموت ومصير وربط النشاط اليومي للرعية بحياة وهل كان ثمة شيء مميز وبعيد كل أهمية من المعلومات التي تقدمها بينما تكون الخيبة والإحباط من الإنسان بعد الموت مركز الصدارة في ١٧٦/١٩٩٥ صفحة

البابلية عن العالم السفلي غير سارة، هنا يتلظى الموت بدون أي أمل في البعث أو الولادة الجديدة. ولم تتبلور فكرة الحساب بوضوح شيء واحد ينتظر الصالحين والأشرار على حد سواء، الكأبة والخمول، وتكون الجالة أفضل نسبياً لمن خلف أو لاداً بعده وهي أسوأ لمن لم يسلم جثمانه للدفن، و أفاق الوجود تنحصي بين المهد واللحد، لذلك تتركن كل الجهود لإطالة المسافة بينهما قدر المستطاع، والموت الذي هو نقيض الحياة، يصبح في الوقت نفسه نقيض الخير، الشر هو الموت والخبر هو الحياة.

اهتمامات البابليين. إن المعتقدات

إن الألهـة البابليـة لم تخص البشس بالعمل والموت فقط إنما بالأفراح والمسرات، فكانت المعايد والأسواق محطات للاحتفالات والرقص وشرب الخمرة التي كانت مباحة اجتماعياً للفرد. وكان لدى البابليين كثير من المصطلحات للتعبير عن الخطيئة، الجريمة، الإثم، الذنب، ومفهوم الخطيئة كان يعنى الدنس الطقوسي الذي يكفر عنه بالمراسيم والابتهالات والصلوات. والخطيئة عند البابلي لا تخلو من طابع مادي، نوع من النجاسة الخاصة التي يمكن غسلها ونقلها أو تحويلها من حاملها إلى أي

وتشكل الأثام والخطايا ذات الطابع الدينى حيزا كبيرا من حياة الفرد البابلي. وهناك قائمة طويلة بتلك الخطايا كأكل الأغذية المحرمة والتلامس المباشر مع شخص غير طاهر من الناحية الطقوسية والمحاولات الخائبة للاحتكاك بعالم الألهة الخاص... الخ، ثم تليها التحاوزات الاحتماعية التي تحمل طابعاً أدبياً معنوياً: شهادة الزور وإراقة الدماء وعدم احترام الوالدين والفجور والغش والعنف والنميمة والوشاية، أما القيم الضيرة عند الفرد البابلي فهي الصحة والعمر المديد، بعنما يحتل الأطفال، الورثة، الموقع التالي في درجات القيم، وثمن سكان بلاد الرافدين تثمينا استثنائيا

إن الـثروة تفتـح الطريـق إلى الرفاه والنعيم، وهي إلى جانب خدمة الألهة من نصيب الإنسان، الثروة لم تكن وسيلة فقط بل غاية، وكانت الحكمة من القيم الروحية الأخرى التى ينظر إليها البابليون باحترام. إنها تعنى الضبرة الدنيوية والعلم والمعرفة، كما مجد البابليون الحقيقة والإنصاف والعدالة والوفاء بالعهد، غير أنهم لم يمجدوا القوة والجسارة والروح العسكرية، وغالبا ما يدور الكلام عن الوداعة والمسالمة وعدم التهور ورباطة الجأش، ويمكن من حيث الظاهر وصف الأخلاق البابلية ونظرتهم إلى العالم بالتفاؤل وحب الحياة، ولكن هذا التفاؤل الظاهري كان مصحوبا بخلل خفي، ووعي ديني متزمت شيئاً ما.

عالياً الملك والثروة.

المؤلف: كليشكوف ترجمة: عدنان عاكف حمودي الناشر: دار المدى للثقافة والنشر

## المسكية المضكرية والسحث العسمي

د. محمد حسين حبيب

عادة ما تعرف الحقوق الملكسة الفكرية بانها (تلك الحقوق التي ترد على كل عمل إبداعي مبتكر أنتجه العقل البشري في حقول الأداب والفنون والعلوم والصناعة والتجارة وهي حقوق استئثار لمالكها الاستئثار بها قبل الغير مدة من الزمن لقاء الجهد الإبداعي والمبتكر

الذي مكنه من التوصل الي هذا الحق). وبحسب الأقسام المتعارف عليها لحقوق الملكية الفكرية بتنوع تخصصاتها وتفرعاتها العديدة كحق الملكسة الصناعية والتجارية وحق الملكية الأدبية والتي تتضمن هذه الأخيرة حق المصنفات الأدبية العائدة الى أصحابها/مؤلفيها والمتفرعة هي الأخرى

الى تخصصات أدبية كالرواية والشعر والقصـة القصيرة فضلا عن المؤلفات الأخرى من الكتب و الدراسات والبحوث المنشورة والمعترف رسميا بجهات نشرها والتي تتعرض للقراءة والاقتباس من قبل الكثيرين من القراء والباحثين بحسب طبيعة الاقتباس ونوعه اذا كان اقتباسا مباشرا ام غير مباشر مع الاحتفاظ بحق الإشارة البحثية المنهجية الى المصدر الأصل الذي استل منه الباحث ذلك الاقتباس، وبدون تلك الإشارة في هامش الورقة يوصف هذا الاقتباس بالسطو على جهد الأخرين وعدم الاعتراف بحقوقهم وبذلك نجد أنفسنا أمام قضية سرقة يحاسب عليها القانون.

لكن الذي حصل بعد الانفجار المعرفي في عصرنا هذا والهيمنة الالكترونية العملاقة التى اخذت منه الكثير حتى اللحظة لدرجة انها جعلت من جملة (العالم بين يديك) التي كنا نريدها مجازا تعسريا لم تعد كذلك، بل تحولت هذه الجملة إلى واقع حال نعيش لحظاته أو لا بأول عبر استخدامنا (الانترنت) الذي بفضله تحول عالمنا الكبير إلى مجرد شاشة زرقاء نقبض عليها في غرفتنا الصغيرة ونتحكم في التنقل خلالها من مكان إلى آخر مخترقين بذلك كل نظريات الزمان والمكان ومتجاوزين

قناعة تامة بأن الانترنت أسبغ على عالمنا صفة (الرقمية) في كل شيء وأصبحت هي الوسيلة المهيمنة على شبكة الاتصالات بين أفراد الكون قاطبة، ممن ارتبطوا بعلاقات (خاصة وعامة) كلا بحسب اهتمامه، فأصبح الجميع يعرفون كل شيء عن بعضهم ولكن دونما لقاء مادي حقيقي.. فعلا لقد احدث الانترنت - وبحسب تنظيرات ماك لوهان في مجال علم الاتصالات وتحديدا في كتابه فهم الإعلام - احدث في سيعينيات القرن الماضي حالة توحيد للجهاز العصبي لدى الإنسانية جمعاء فيقول: (كان خطر هتلر او ستالين بمثابة تهديد خارجي، اما خطر التكنولوجيا الالكترونية فهو في كونها تمثل تهديدا داخليا مبطنا...وعلى أي حال لم يحن الوقت لاقتراح

كل وسائل الاتصالات القديمة.. ونحن على

شاخص وغير محدد). والأن وبعد ان أصبح هذا التهديد شاخصا ومحددا لما يرل الفراغ قائما بعدم (وجود تشريعات قانونية تحكم البيئة الرقمية بصريح النص) لـتردع العدد غـير القليل من المسيئين للفضاء الشبكي ك (الجواسيس والاباحيين وأصحاب الافكار المنحرفة الهدامة والقراصنة ولصوص الأموال).. وغيرهم.

التدبير المناسب لذلك مادام التهديد غير

السرقة مثلما كانت تتعرض قبلها المنشورات الورقية.. جريمة السطو ذاتها لان مصداقية الباحث العلمية حتمية التوفر في الحالتين واذاما اختفت هذه المصداقية يكون الباحث عندها لصا مع سبق الإصرار والترصد بتعبير الحقوقيين . ويمكننا إجمال عدد من النقاط التي نرى جدية الإشارة اليها تحوطا لهذا الخلل المعرفي العلمي منها: وعي الباحث بالتعامل

مع الانترنت في العالم العربي بمعنى الإيمان بأهداف الانترنت العلمية الثقافية واستخداماته البعيدة عن أغراض الدردشة والعلاقات المؤقتة والعاب الكيمز والتسليات الأخرى وهي كثيرة، كذلك تجدر الإشارة الى إشكالية وعيى (الأستاذ الجامعي) قبل الطالب الباحث/ مابين التوجيه والمنع، لان جهل التعامل مع الانترنت اذا ما غاب عند الأول فسيحرم الثاني منه بل ويمنع بالإكراه ويحرم من هذا الفضاء العلمي الشبكي المهم الذي وجد لخدمة البحث العلمي والثقافة لا

تتعرض البحوث العلمية والمقالات المنشورة

على الانترنت ( المؤلفات الرقمية ) الى

هذه السرقات تجعل من الكثيرين يتخوفون من نشر ابحاثهم ومقالاتهم عبر الشبكة

بهذا الموضوع لخطورته وحساسيته على مستقبل بحوثنا العلمية الجامعية وعلاقة ذلك بمصداقية الباحث التي يجب فلم نعثر او نتفق على نصس ما توجيهي او تعليمي يساعد الباحث على طريقة اقتباس واضحة ومنهجه قانونيا وعلميا حول كيفية الإشارة الى المصدر ..الى الأن مجرد اجتهادات لا أكثر.. الامر الذي يؤدي بالتالي الى الارتباك في تقديم الأدلة التي تدين الباحث/ السارق مثل حذف او غياب الموقع او رفعه من الشبكة لأسلباب كشيرة وهذا معملول به فعلا، هذا الى جانب عدم توفر التقنيات اللازمة في المؤسسات البحثية وفي قاعات المناقشات لرسائل الماجستير واطاريح الدكتوراه في

الالكترونية خوفا من تعرضها للسطو

والسرقة .. كذلك ومن خلال تتبعنا واهتمامنا

جامعاتنا العراقية. في ضوء ما تقدم نرى ضرورة نشر ثقافة رقَّمية في الوسط الجامعي وتأسيس المنتديات والجمعيات الخاصلة بذلك الهدف العلمي المهم، والمهم الذي يراه كاتب هذه السطور هـو: إدخال مادة الثقافة الرقمدة ضمن المناهج المقررة في الدراسات الجامعية العراقية في كافة تخصصاتها ومراحلها

المدرك لأصوله وأسبابه. ففي الوقت الذي تأسست فيه للتو أول مدرسة للفنون في مصر عام ١٩٠٨ كان بيكاسو يرسم لوحته (أنسات أفينيون) معلناً الاتجاه التكعيبي، وفى الوقت الذي كان بول كليه يزور تونس والقيروان عشية الحرب العالمية الأولى ويستخرج من فنون العمارة والنسيج المحليين دروساً جمالية جديدة، حديثة لم تكن هناك ممارسة تشكيلية في جلِّ البلاد التونسية. منذ نهاية الحرب الأولى وحتى سنوات الخمسينيات لم يكن موضوع (الحداثة) مطروحاً أصلاً في الفن التشكيلي، لكن هاجس (التجديد) و(العصري) الغائمين وحدهما كانا يشغلان النخب المتنوِّرة. ولذلك طبعا أسباب موضوعية لا يتوجب التقليل من شأنها، أواخر سنوات الستينيات برز وعيً توليفي تشكيلي أكثر تعقيداً يستهدف تعريب المُستعار، عبر العودة إلى الرموز المحلية والتاريخية العربية واستخدام الحرف العربي وأقواس العمارة الإسلامية (جواد سليم وشاكر حسن السعيد مثلاً)، بل نفي فن الخط العربي لصالح لوحة القماش المسندية. كان هذا الوعي التشكيليّ الجديد يتقدّم، في الحقيقة، بالتوازي مع حركّات التحرّرُ من الاستعمار ومن الوعى السياسي القومي الذي نعرف أنه استعار أيضا بعضا من أهمّ حججه من الوعى القومى الأوربي. نحن هنا أمام الحل الثاني المُقترَح لِإشكالية الحداثة في السياق العربي، وهذه لم تنتج وتعيد أنتاج المأزق على الصعيد المعرفي والجمالي فحسب لكنها أنجزت أعمالاً تشكيلية مثيرة، بل طرحتْ بشكل غير مباشر الأسئلة المريرة عن مقادير المساهمة العربية في حُركة الحداثة العالمية ومستوى الوعى بالمفهوم، رغم أن استخدام المفردة على كل لسان، في هذا الوقت عينه، لم يكن موصولا بدرس فلسفي

> دوما حسب مرجعياته وقراءاته، وكثرة كثيرة تستخدمه بطريقة مشوَّشة، وقد استخدم على نطاق واسع رديفاً للتحديث التقنيّ، يستوي بذلك إدخال الأجهزة الإلكترونية في الحياة اليومية وإدخال مفهوم التنصيبة instalation في الفن التشكيلي.

قصة الايام الاخيرة في حياة البير كامو . في كتاب جديد . . هل كان كامو يستحق نيل جائزة نوبل للأداب ؟ . . ترجمة: عدوية الهلالي كشف كتاب صدر مؤخراعن الروائي بأقل من ثلاث سنوات، توفى كامو



الفرنسى البير كامو قصة الايام الاخيرة في حياته وكيف كان ينظر اليهمعاصروهسيما بعد نيله جائزة نوبل لالداب عام ١٩٥٧ التي اوصلته الى ذروة متاعبه لمحاصرته بغيرة وحقد وسخرية البعض..وبعد

استلامه الجائزة

. مؤلف (الغريب) في حادث سير في الرابع من كانون الثّاني عام ١٩٦٠. احيط نيل كامولجائزة نوبل بالكثير من اللغط لدرجة ان سارتر ايضا علق على الموضوع بشكل ساخر في الوقت الذي ضمت فيه الصحف والمجلات تعليقات اكثر قسبوة على اعتبار ان كامو كان في الرابعة والاربعين من عمره وكان بذلك الكاتب الاكثر شبابا بين الفائزين بجائزة نوبل، ففى مجلة كومبا قيل بان البلدان

الصنغيرة -بالاشارة الى لجنة نوبل السويدية -تعجب بالمفكرين الصغار البعيدين عن الصدامات.. الف الكاتب جوزيه لينزيني عدة كتب عن البير كامو لكنه خصص هذه المرة كتابا عن الايام الاخيرة فى حياة كاتبه (المقدس)، لأنه اهتم بايضاح صورة كاتب ادخلته اعماله وجائزة نوبل في سجل الخالدين دون ان يحصل على تاييد وترحيب انداده. يمزج جوزيه لينزني في كتابه الجديد (الايام الاخيرة من

ليتصرف بحرية. في شتائه الاخير،

حياة البير كامو) قليلا من الخيال مع الاحداث التاريخية الواقعية مشيرا الى معاناة مؤلف (اسطورة سيزيف) من صمته ازاء سوء سلوك والدته وماواجهه في باريس بسبب ذلك.. كان كاموقد قال ذات مرة: "تعلمت من تجربتى انك لاتتلقى الرصاصة غالبا من الجهة التي تتوقعها..وافادتني هذه التجربة خصوصا في العاصمة الصاخبة باريس حيث لايوجد احد يمتلك الصراحة الكافية او الجرأة

الجزائر وكان لموقفه ذاك تاثير كبير على علاقته باصدقائه وزملائه من الكتاب والمفكرين..ومن المقاطع المؤثرة في الكتاب ماذكره ليزيني عن احتمال تجنب كامو للحادث الذي اودى بحياته لو استقل القطار كما كان ينوي .. وضم الكتاب ايضا شيئا عن ولع كامو بالتمثيل فقد سئل ذات مرة عمن يستحق ان يمنحه رضاه الاكبرفقال :الممثل لأنه الروح

المجسدة للعرض.

كان كامو ثائرا ومتحمسا لقضية

كأن الإجماع واقع عليها مِن دون حدوث ذلك بالفعل. لتصير مفارقة الحداثة مثالاً على الالتباس والاستخدام المرتبك للمصطلحات ومعانيها، حيث قلة قلبلة من النخب من يدقق في المفهوم

وتاريخي متفق عليه. منذ سنوات السبعينيات اللاحقة ومع تسارع وتيرة التعليم والترجمة والرغبة بالتدقيق من

جهة، ومع تفشى المشكلات وفشل الأيديولوجيات وصعود المجتمع الاستهلاكي بطبعته العربية من جهة أخرى، لدينا الانطباع أن مفهوم الحداثة صار (بداهة) مُعمَّمة ثقافياً،