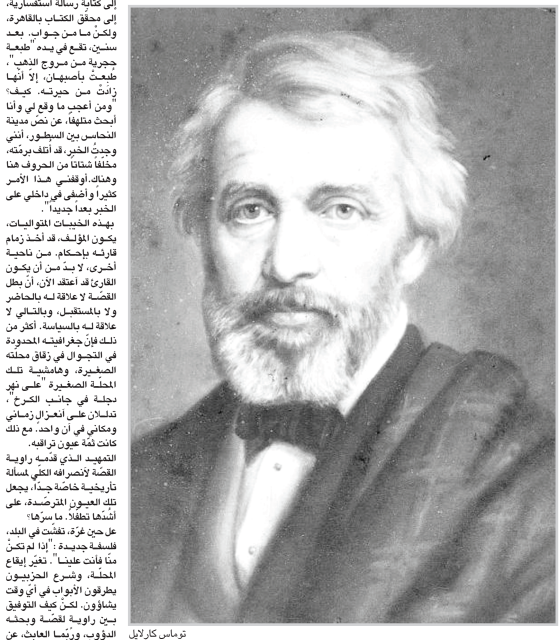
مسن أدب المغتربين 

> صلاح نيازي لندن

Gle

نتعرّف في قصّة مدينة النحاس لفوزي كريم، على سبب آخر من أسباب الآغتراب، وفي الوقت نفسه، نتعرّف على نفسية بطل القصّة الشرقى، من خلال تجربة جنسية. رأى راوية القصّة، كما رأى توماس كار لايل من قبل، أنَّ روح الماضي برمّته إنما يكمن في الكتب".



. كتاب مروج الذهب للمسعودي، عند حديث "مدينة النحاس"..."وأنّها مدينة كل بنائها نحاس بصحراء سجلماسة ظفر بها موسى بن نصيرُ في غزوته إلى المغرب، وانها مغلقة الأبواب، وأن الصاعد إليها إذا أشرف على الحائط صفق ورمى بنفسه فلا يرجع إليها أخر الدهر". هذا الغموض العجيب شدّ راوية القصّة وزاد من أوار فضوله. يقول الراوية: "مما أثار دهشتي حقًّا أنَّ ورود الخبر دون إشارات وشروح في الهامش قد خلّف

تبدا القصبة كالتالى: "توقّفت، وأنا أتصفح

دفع الفضول براوية القصّة، إلى كتابة رسالة أستفسارية، إلى محقّق الكتاب بالقاهرة، ولكنَّ ما من جواب. بعد سنين، تقع في يده "طبعية حجرية مـن مـروج الذِهبِ"، طبعتْ بأصبهان، إلا أنها زادَتْ من حيرته. كيف؟ ومن أعجبٍ ما وقع لي وأنا أبحث متلهفاً، عن نصّ مدينة النحاس بين السبطور، أنني وجدتُ الخبر، قد أتلف برمّته، مخلفاً شتاتاً من الحروف هنا وهناك.أوقفني هذا الأمر كثيراً وأضفى في داخلي على الخبر بعداً جديداً".

بهذه الخيبات المتواليات، يكون المؤلف، قد أخذ زمام قارئه بإحكام. من ناحية أخرى، لا بدّ من أن يكون القارئ قد أعتقد الآن، أنَّ بطل القصّة لا علاقة له بالحاضر ولا بالمستقبل، وبالتالي لا علاقة له بالسياسة. أكثر من ذلك فإنّ جغر افيته المحدودة فى التجوال في زقاق محلته الصغيرة، وهامشية تلك المطبة الصغيرة "على نهر دجلـة فى جانـب الكـرخ"، تدلسلان على أنعرال زماني

ومكانى في أن واحدً. مع ذلك كانت ثمّة عيون تراقبه. التمهيد الذي قدّمه راوية القصّبة لأنصر افه الكلّى لمسألة تأريخية خاصّة جدًاً، يجعل تلك العيونِ المترصّدة، على أشدّها تطفلاً. ما سرّها؟ عل حين غرّة، تفشّت في البلد، فلسفة جديدة : "إذا لم تكنْ منًا فأنت علينا". تغيّر إيقاع المحلبة، وشرع الحزبيون يطرقون الأبواب في أيّ وقت يشاؤون. لكنْ كيف التوفيق

بين راوية لقصّة وبحثه

مدينة النحاس، وبين سلطة مرتابة، في كلّ معرفة غير معرفتها. مغادرة البلد حلّ. عند هذا التوقيت تظهر الامّ وكأنّها الجذر الأساسي الذي تركه الراوية وراءه. حتى الأمّ - ياللعجب وما من عجب - تحثُّ أبنها على الرحيل.

يقول الراوية :"في يوم السفر الذي كان شديد التكتّم والسرّية آحتفظتُ بالطبعة الحجرية من مروج الذهب" بين طيّات الثياب في الحقيبة، وكأنني أودِعُ دواء للطوارئ، وغادرتُ المنزل فجرا

لماذًا أخذ معه "مروج الذهب" وهو الذي وجد خبر المدينة النحاسية، في تلك الطبعة الحجرية، "قد أتْلفَ برمته مخلَّفاً شتاتاً من الحروف هذا وهذاك". هل هو التشبث بالماضي ولو کان مطموساً؟

في القِسم الثاني من القصّة، نصادف الراوية، عامـلاً يغسل الصحون في مطعـم إيطالي، مع شابّـة إيطاليـة، أستدرجهمـا الجهـد المشترك للى تبادل الأهات الصغيرة والهموم الصغيرة والآلام الصغيرة ثمَّ الأتفاق على السكن في غرفة بعيدة".

يبدو أنَّ كَلمة "ابعيدة"، مواصلة لتلك الروح الأنعز اليـة التي ورثها عن محلّته ببغداد. كما أنَّ "الصغيرة" التي تكررت ثلاث مرّات، تفيد أوَّلاً على حميمية الألفة بين الأثنين، كما أنها توحي بأن همّ الراوية أكبر، لأنَّه منصرف كلدة إلى مدينة النحاس. كلُّ شيء عدا ذلك طفيف. كشفت تجربته الحسية مع الفتاة الإيطالية، عـن جوعه الطويـل.، وعـن غرارته. "فاللمسة المترددة"،و "هستريا الحركة الفزعة"، والقبض على النهديُّن "و" الانصراف كالسارق إلى ما بين الفخذيْن" و"و الانطفاءات العاجلة' تدل كلها على عمليات متشنجة لا تبلغ ذروتها بالتطوّر والنموّ".

الغريب أن تلك التشنجات لم تثر في تلك الفتاة الإيطالية إلا الحنان: "أحتضنت رأسى وضمته إلى صدرها، فأيقظت بسى طفولة من سبات طويل أستعدتُ بها لمسات أُمّى البعيدة".

بهده الوسيلة اللامباشرة، تكون هده الفتاة الأجنبية، قد أرجعته إلى ماضيه أوَّلاً، وإلى حنان أمّه المتمثّل باللمسات، أي لا وجود لنزوة، أو لم تكنُّ هي المقصودة من الجنس. سعادته هذا لإ تنبع من أنطفائه الجنسى بل من يقينه"من سعة روحها وعطفها" يقول الراوية: "وكأنني ألقي حجيراً في بئر صحراوية فأسمع صوت مياه هناك".

البئر الصحراوية، وبالأخصّ صداها، صورتان لهما وقع تأريخي، قادم من بطون

مهما دار الأمر، يمهّد الراوية بهذه الوشائج التاريخية، إلى ماسيستنبطه من مفهومات خاصّة بشأن الماضي، الذي يقول عنه، إنّه : "حساسية مفرطة، مستعد أبدا لتعزيز حضوره الحاسم كاستدارة كلية لا يشكّل الحاضر أو المستقبل فيها إلاً خطوات متردّدة في نقاط التماس...لهذا تبدو كلَّ الأناشيد

والشعارات للمستقبل وهي تتضمن أمرأ للحجسر على الذاكرة واعتقال الألتفاتة الحانية للوراء شاحبة ومتقطّعة الأنفاس...إنّ سطوة الاحتلال، سطوة الفرد الزائل، سطوة الحرب، تجررد حاضر الناس من ماضيها وتشحنه ىالمستقىل..."

لم يكُنْ أهتمام الراوية في الصفحات الأولى بالماضي، إلا أنشغافاً شخصياً، ولكنْ في المقطع الذي اقتبسناه أعلاه، يظهر بوضوح، أنَّه بات موقفاً فلسفياً وأيديولوجية. كيف حدث هـذا التطور؟ ِهل مـردّه العيش في بيئة غريبة وأكثر تطوّراً؟

عند هذه المرحلة، تصبح الفتاة الإيطالية بمثابة كتاب مستغلق على ماضيه، كما حقيبته مستغلقة على محتوياتها. ربّما من جرّاء هذا الاستغلاق، تتداعى الأفكار إلى ذلك البعثي الحزبي، الذي أختطف كيس النايلون، منّ يدراوية القصّة، وفيها كتب مستعارة، فدار الحوار التالي بينهما:

ـ لمنّ تكتب؟ <u>ـ</u> أكتب بحثاً للا أحد

ـ مَنْ يَكْتُبْ للا أحد، لا فضلَ له على أحد ثُمّ أصبح الحوار أحاديّاً يديره الحزبي

ـ هذا الوطن له فضل على كلُّ أحد. على كلُّ مخلوق يدبّ تحت أفقه، ويتنفّس هواءه. كلّ أحد مدين لهذا الوطن.

- أين الأعتراف بالجميل فيما تكتب؟ - الثورة التي لم تلهمُك الكتابة علّمتنا الفعل. علّمتنا المستقبل.

- ستصلك قسيمة الأنتماء (إلى حزب البعث). إنَّها آمتحان دون شكَّ. ولك أنْ تفعل بها ما تشاء".

عادت مدينة النحاس تشغل ذاكرة الراوية، ولا سيّما بعد زيارته للمكتبة الأهلية بباريس، وبوَّابتها ذات الجلال الذي هو أشبه "بجلال روماني شديد المهابة"، حتى كأنَّ الدخول إلى المكتبة من هذه البوابة، إنَّما هو دخول إلى التأريخ عبر رائحة الخشب والورق.

طلب الراوية مخطوطتى "مروج الذهب"، فجاءتاه على عربة صغيرة، وهما مجموعة من المحلدات

يقول الراوية:"اندفعت، قبل أن تلمس مؤخّرتي مقعد الكرسي، بتقليب الأوراق الثقيلة "لكتاب المروج...

لاريب، إن تقليب الأوراق قبل الجلوس على الكرسيي يـدلّ أوَّلاً علـى عظَّم لهفـة الراوية، وثانياً وهو الأهم يضغني مصداقية على الحدث، وكأنَّه وقع فعْلاً. حتى تعبير "الأوراق الثقيلة " تدلل على و اقعية ملموسة.

لم يعثر على مدينة النحاس في المخطوطتين. لقاربتُ الصفحتين من النسختين المتجاورتين"، "نصف الصفحة ذاتها بدضاء وقد عبثت بها يدُ جانية عبثاً لا رحمة فيه' يعود راوية القصّة إلى غرفته "محتضنا أثار الدفء التي خلَّفته الفتاة الإيطالية، منذ فترة ليست طويلة على ما يبدو".

# رومى . . الدرس الحاسم

## فوزي كريم

من البرج العاجي

ثلاثة أعمال شعرية كبيرة صدرت عن دار بنجوين، لثلاثة شعراء عالميين كبار: جلال الدين الرومي، رامبو، بيسوا. ولأنها ترجماتُ جديدة اقتنبتها جميعاً، وشرعتُ بالقراءة، غير مُحتاط من الانتقال بين شاعـر و أخر، في اللحظة التي أشاء. لأن الشعراءَ الثلاثة يشتركون في تحقيق قفزة نوعية بشَّان مهمة الشعر، والتخفي وراء وشاح الرمزية، والتوحيد بين الشاعر فيهم والإنسان.

حياة وأهمية الفرنسى رامبو تكاد تكون مألوفة للقارئ العربي. وبيسوا الأرجنتيني، في إتخاذه ثلاثة أسماء مستعارة طيلة حياته، أقل شيوعاً. وأحسبُ، وهذا من الغرائب، أن رومي المسلم يظل بالنسبة للشاعر العربي، غائبُمَ الشعر، غَائبُمُ الحياة. ولأني أنتصر، في موقفي النقدي، للشعر الشرقى جملة، مصدر اللاستيحاء، وللمعرفة إِلشِعرَيْبِنِ، فقد انصرَفْتُ أكثر لشعرُ رومي، الذي يبدو لي أفقا واسعاً، يحلق فيه رامبو وبيسوا بطلاقة طائرً.

مترجــم رومــى إلى الإنكليزية هــو البروفيسـور الأمريكي كولمن باركس، وإليه يعود الفضل في إطلاق الطائر من قفص الترجمات المعزولة السابقة، بفَّعَل جمال وعفوية أسلوبه. وضع هذا المترجم غذاءً روحياً لقارئ أمريكي على قدر عال من التوتر، والقلق، والحيرة تجاه المصير. لأن رومي، الّذي يُذكر بالشاعر ويتمان، احتضانيُّ للإنسان فى كُلِّ أَجَّناسـه، وللطبيعـة في كلِّ أهوائها، وللحياة في كلّ ما تُقبل به، وعليه، من مصير.

حياة هذا الشاعر المشرقى (١٢٠٧-١٢٧٣م) لا تقل جاذبية عن شعره. نشأ مسلماً في بلاد الأنضول (أرض الروم)، ومنها جاء لقده. انتسب، بفعل تأثير والده، إلى سلك علماء الديـن، منصرفـاً إلى التحصيل العلمـي والتدريس. وبقي على هذه الحال حتى قرابة الأربعين من العمر. ثم فجأة، وبفعل حكاية غاية في الغموض، تحول إلى شاعر، فنان، وعاشق، في أفق الإشراق.

في عام ١٢٤٤ التقِّى درويشاً جوالاً في ربوع الشرق الأوسط، يُدعى "شمس تبريز": "أبحت عمن يحتمل صحبتى." قال شمس. "وما الذي يحصل عليه في احتماله؟" سأل رومي. "رأسي." أجاب شمس. حينها قال رومى: "من تبحث عنه هو جلَّال الدين". ومن تلك اللحظة بدأت صحبةً لا تنتسب إلا إلى متاهة شعرية. وتدفق شعرٌ لا ينتسب إلى زمان، أو مكان، أو جنس بعينه. شعرُ إنساني، وعالمي بكل ما تنطوي عليه هذه الكلمة من معنى. مدارُه الحب، والاحتفاء بالجسد وبالروح معاً، بالقلب وبالعقل. ما من عقيدة تحتكر طلاقة الإيمان، ولا خطيئة تحط من قدر الإنسان. الشعر هـو الشاعر، والخاصّةُ منَّ جمهوره هم العامة.

وكما جاء شمس تبريز غامضاً، اختفى غامضاً، بعد صحدة شهور، أوقد فيها شعلةً الشعر في كيان عالم الدين هذا. يجتهد الدارسون بأنه قتل من قبل تَلامذَة رومَى، أو ابنه، بعد أن رأوا افتتان أستاذهم بهذا الزائر الغريب، حتى أنه هجرهم، وهجر التدريس جملةً. غير أن رومي صار يوقد شعلة الشعر من وحي ظهور شمس، ومن غيابه، على السواء. صرف فترة في التجوال الضائع بحثاً عنه. ولكنه توقف أخيراً في دمشق، بعد أن وضّح له أمرٌ: لمَ توجّب على البحثُ؟ و أنا مثيلُه تماماً.

جوهرُه يتحدث من خلالي.

فأنا الباحثُ عن نفسي إذنَّ!

البحثُ عن النفس داخلُ النفس هو أعمق دروس رومي للشاعب، وللشاعر العربي خاصة. فقد ظبل شاعرنا العربيّ "يتمرأي في ذاته" كزهرة النرجس، ولا يغامر فيها باحثا، متشككاً. أو ظل يعكس في مرايا شعره: الضارجَ، الأخرَ، وأحداثُ التاريخ، ولا يكتفى بذلك. بل يُلحق انعكاسات المرايا هذه بالأحكام القطعية، والمواقف المؤمنة، الجازمة. ولذا تزاحم شعرُه بالانتصار للنفس، لا على النفس. و بالعداوة، والكراهية.

الترجمة الجدِيدة، بالإضافة إلى عذوبتها، أنها تُرجمت شعراً إنكليزياً حديثاً، وأن المترجم وزّع قصائدها الكثيرة

(۳۱۰ صفحات) على أبواب وفق الموضوعات، مع مقدمة صغيرة لكل باب: "الخمارة: من جـاء بـي إلى هنـا..' ذهـول: لـديّ خمسـة أشياء أقولهـا."، "فـراغٌ وصمـت: هـواء الليل."، "شعيور بالعزلة: لا تقترب منى."، صحبة: لقاءات عند ضفة النهر."، اتصاد: بعوضةً فى الريح."... أميلى ديكنسون (EMILY DICKINSON).. صانعة تحف صغيرة

لديّ شيئاً من خيبة الأمل والمرارة".

#### محمود النمر

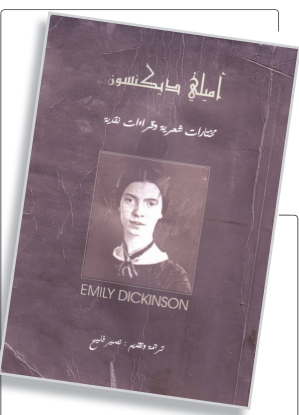


لحسن الحظ لاحاجة لتأكيد شهرة اميلي ديكنسون،معظم النقاد يبدون متفقبن على انها تقف، ربما مع ويتمان، على قمة الانجازات الامريكية في الشعر، وانها اعظم شاعرة بين النساء، كان ملاذها مالاذا الى المطلق، لقد اصبحت واحدة من اعظم الشعراء في التاريخ، وأعظم الشاعرات جميعا، دون ان تتحرك من حديقتها".

#### (اعرف انه موجود) روبرتسبيلر في مكان ما ، في الصمت

### قد تكون الحال اكثر وحدة بدون الوحدة

لم تعشى الشاعرة - اميلى ديكنسون -اكثر من -٥٦- عاماً ولكنها تركت بصمية واضحية في الشعير الإمريكي حسب رأي النقاد الإمريكيين انفسهم، اذ انها تتميز بسعة الخيال المطلق في انفلاتها الغامر الى حد قد تكون تطلق



هـو خـير، فـلا حاجـة لأن نقلق".ولدت عباراتها الشعرية المعلقة على اغصان الوحدة التي تعيشها في ذاتها المحتدِمة أميلي ديكنسون في مدينة (أمهرست)في ولاية ماستشيوستس عام ١٨٣٠ وكانت وقد كتبت مرة "اذا شعرت جسديا ان قمة رأسى تكاد تنفصل، اعرف عندها الطفلة المتوسطة للمحامى البارز إدوارد ديكنسون وزوجته أميلي نوركروس انه الشعر" بهذا الشعور الذي ينتابها تسعد وحدتها وتترك الوحشة،لتسلك ديكنسون. معظم قصائد أميلى لاتتجاوز الثلاثين دروب الخيال وهي في كامل انفلاتها الشعري لكى تنفصل من المكان والزمان اللذين يحيطًان بها ،تترك وحشتها في

معنى.

حديقتها وتنطلق الى العالم، وتخبرنا

ان الحياة مجرد لعبة (PLAY) او كما

يقول شكسبير "كل العالم مسرح،وكل

الرجال والنساء هم مجرد ممثلين

ولكنها تؤمن إيمانا مطلقا بالابدية

التي تأتى بعد الموت، تقول في قصيدة

يقول الناقد -ديفد رُتلج- عن هذه

القصيدة التي تؤكد فيها –اميلي

ديكنسون، الابدية بعد الموت الحياة

هي فعل يهجع في الحقيقة تحت

السطح، او وراء الفعل، وما دمنا قادرين

على ابقاء إيماننا بفكرة، ان ما لانراه

خباً حياته النادرة

عن عبويننا الفظة.

سطرا ،لذلك يصفها البعض بانها -صانعة تحف صغيرة- كانت تؤمن -ب-الميتافيزيقيا-وتملأ قصائدها بالاشارات والتلميحات والاستبصارات النفسية، يتميز شعرها بتأويلات كثيرة لتلاعبها بالكلمات التي تعطى اكثر من

> وفى القصيدة المرقمة-١٢ - تقول: الغزال الجريح يقفز أعلى سمعت الصياد يقول: إنها نشوة الموت ثم تسكن الحركة الصخرة ً المصدوعه التي تنبجس الفولاذ كم المداس الذي يتدفق الخد دائما ً اكِثْر ُ حُمرة ً حيثٍ تلسعُ الحمي المرحُ بريد ُ اللوعة حيث ذراعهُ الحذرة

خشية أن يلمح احد ماالدم ويصيح "لقد أوذيت

يلاحظ القارىء فى هذه القصيدة منذ القراءة الاولى كيف ان الشاعرة استخدمت بوجله سافر وعلني -الإضداد- في مقاطع القصيدة الثلاثة، لتكون فى تلك المقاطع صرخة ضد الواقع المتمثل بالقتل-والموت-والدم-والحمى -والجرح-والصخرة -والصدع -واللسعة -والفولاذ-والصياد -الذي ممثل سلطة الموت الموحية للنشوة في الساديـة- بمـا تقابله مـن كلمات توحي الى القارىء او المتلقي او الباحث الذي يحاول ان يفكك النص عبر ايحاءات هذه المفردات المتناقضة، ان الشاعرة كانت ضمن دائرة القصدية في الترميز وهى انزياحات تدركها الشاعرة في خلق الارتباك في الموجودات الكائنة التي تقابلها الكلمات – الغزال-النشوة-الحرّ كة- القفر -الاعلى- التدفق -الخد-الحمرة- المرح-الذراع -. لو تلاحظ ان كفتى الميزان متعادلان، اي ان الكلمات التي توحي الى فعل الشر-١٠- والكلمات ترميز الى فعيل الخير

-١٠-ولكن الغلبة لفعل الشر الموحية الى الموت، والشاعرة ترمز الى فعل الاحتجاج بكلمة -لقد اوذيت-وهو عزاء الخاسر الذي لاحول له فى رد عنصر الشر القائم في الحياة، ولكنها

تؤمن بالحياة الابدية ما بعد الموت وهذا ما تشير اليه في قصائدها التي اثارت الجدل لدى النقاد. اميلي ديكنسون . . مختارات

شعرية ان الشاعروالمترجم -نصير فليح -اختار هذه الشاعرة اميلى ديكنسون لايمانه باهمية – اميلي ديكنسون – التي

كانت مثار جدل لاكثرمن قرن ونصف بل اكثر من ذلك، وهـى تستحق ذلك الجدل لما في شعرها من صور ومعاناة وادراك للحقانَّق – الحياة والموت تلك الجدلية التى لاتنتهى، ولقد كان نصير فليح موفقا جدا في الترجمية لانيه الشاعير والمترجم الذي يبلغ قيمة النصوص بادراك شاعر وليس بادراك مترجم

،لذلك جاءت القصائد وكأنها له في قيمة الوعي الشعري والمعرفي واللغوي واستدراك المعنى المخفى في القصيدة وهذاما يحسد على الشاعر المتَّرجم، انها قيمة فنية شعرية عالية الحبكة في العقل الشعري الابداعى الذي نحن بحاجة ماسة لاغناء القارىء بالتجارب التي تستحق الذكر في الفن الشعري.

كلتاهما جميلتان، و على الطراز

الحديث، وخالبتا البال ...

حتى اليوم الذي يُخبرهما فيه

أبوهما بأنه قـد خسر في القمار

کل ثروتهم وأن عليه من أجل

تسديد ديونه أن يبيع الفتاتين

كزوجتين لرجلين طلبا يديهما

منه وهما قادمان من كاليفورنيا

للعثور على عروسين صينيتين.

وتنطلق بيرل وماي، و القنابل

اليابانية تدك مدينتهما الحبيبة،

في رحلة العمر ، رحلة ستأخذهما

خُبُلال الريف الصينى، داخل



ترجمة: عادل العامل

R في عام ١٩٣٧، شنغهاي هی باریس آسیا، مدینة عظيمة الثراء والفتنة، موطن المليونيرات و الشحّاذين، ورجال العصابات والمقامرين، الوطنيين والثوريين، الفنانين وأمراء الحرب.

وبفضل الأمن المالي و المتع المادية التى يؤمّنها ازدهار شغــل الأبّ في الركشــو rickshaw) و هي عربة تتسع لاثنين ويجرها شخص واحد)، يعيش هو و ابنتاه بيرل تشين ذات الواحد و عشرين ربيعاً و أختها الصغرى ، ماي، مستمتعين بأوقاتهم هناك. و مـع أن الأختـين لا تهتمـان معـاً للنفوذ والموروث الاجتماعي، إلا أنهما لا تستطيعان أن تكونا أكثر اختلافاً: فبيرل رمز للتذين، قوية وعنيدة، بينما ماي نعجة حقيقية، محبوبة و هادئة. و

و خارج قبضة الجنود الوحشيين، وعبر المحيط الباسفيكي إلى سواحل أميركا. و هناك في لوس أنجليس تبدأن فصلاً جديداً، وهما تحاولان أن تجدا الحب مع الغريبين اللذين تزوجتاهما، وتقاومان إغراء هوليوود، وتكافصان لتقتل الحباة الأميركية حتى وهما تناضلان ضد التمييز، و الملاحقات الشيوعية، و تجدان نفسيهما محصورتين مطوًقتين بأساليب الحيى الصيني و قوانينه القديمة.

ويمكن القول إن (فتيات شنغهاى )، في جوهرها، قصبة أختين : فبيرل وماي صديقتان حميمتان متلازمتان تتشاطران الأمال، والأحلام، والارتباط العميق، لكنهما كغيرهما من الأخوات أينما كان تضمران أيضاً شيئاً من الغيرة والتنافس بينهما. إنهما تحبان إحداهما الأخرى، لكنهما تعرفان تماماً أين تدفع الواحدة منهما بالسكين لتؤذي الأخرى أشد إيذاء. وهما طوال الطريق تواجهان تضحيات

Author of the New York Times bestseller SNOWFLOWER AND THE SECRET FAN SHANGHA GIRLS SA

غلاف الكتاب

× قد لا تبدو لایزا سی Lisa See، كما ورد في المصدر أعلاه، متناسبةً و التصور القياسى عن المرأة الأمريكَية -الصينية، لكن جذورها العميقة في خلفيتها الصينية هيَّأتها على طريق يؤدي بها لأن تكون واحداً من أهم الأصوات الأمريكية ـ الأسيوية في الكتابة المعاصرة.



فظيعة، وتتخذان خيارات مستحیلــة، و تجابهـان سـراً مصيرياً مدماراً، لكن بطلتَى هذه الروايــة الحديدة المدهشة، للكاتبة الأمريكية الصينية لايزا سي، تظلان خلال ذلك كله مشدودت ين على نحو راسخ إلى هويتهما - فتيات شنغهاي.

عن Barnes&Noble