في تسعينية المعمار د. محمد صالح مكية وحديثه عن التراث والحداثة المعمارية

# (إن العمارة) هي (العمران) الذي يتضمن القيم الانسانية والروحية والاجتماعية



حاوره د. على الثويني

المدى الثقافى

تشكيك وعمارة

معمار وباحث عراقي / ستوكهولم

ملكاتها و إعطائها بعدا أخر مستفيدا من حصتها

وهنا نتذكر ذلك الحوش السماوي الذي كان يضطلع

بحير مهم في بيوتنا ويجعله منتميا الى الفضاء

الخارجي والسماء الكوني والليالي والنجوم والقمر

ويتداخل مع الروحانيات وكما جاء في (القرآن

الكريم) واصفًا السماء بانها السقف المرفوع والأرض

بأنها البسوطة من تحتها،وهي معلومة نجد فيها

الكثير من الإيحاءات الروحانية التي تجد لها طريقا

وتقودني تلُّك الجدليـة الى مفهوم المحدود واللامحدود

(Infinite &definite)الـذي يمكن أن يـشكل

فيها التراث غنى ومعيناً لحل تلك الإشكالية التي كانت

قد وطأت أروع الحلول خلالها، ونعني هنا مفهومي

الخاص والعام والحد الفاصل بينهما، وما مدى هيمنا

أحدهما على الأخر . وفي تـراثنـا نجـد كيف تطور

الخاص بما لايمس العام بسوء والعكس صحيح .أما

إشكالية المعماريين المعاصرين فهي سعيهم الدؤوب

لإثبات الشخصية و الترويج عن المواهب،الذي يوصلهه

إلى نتائج معاكسة أحيانا وهي عدم استيعابهم هذا

المفهوم وعدم حثهم الخطى في فهمه وإفهامه ،فجاءت

عمارتهم حالة من طغيان العام على الخاص ،الذي أدى

بــدوره الى خلخلــة تلك المعــادلــة الـتراثيـــة

الصحيحة.وهكذا فأن المنافسة بين فذلكة هؤلاء

المعماريين اتخذت مسارا مغلوطا ،فحواها التباري في

الإبهار وإظهار جمال المبنى من خلال معالجة واجهاتا

تحديدا. ونجـد أسطع الأمثلة ما يبنـى اليوم في مدينة

دبي ونضرب مثلاً في بناية (برج العرب) الذّي اسهب

الناس والإعلام في الإشادة به، وهو إلا محض مهرجان

للإبهار الجمالي الذي فقد مبرره الجوهري القاضي

بتكريس التوازّن بين العام والخاص ،وبـينُ أخلاقيةٌ

وثمة أمر اليوم فاز بـّالحّطوة والاهتمام نـدعـوه بـ

(الجمالية البهلوانية) الذي تجرد من الحس الإنساني

وفشل في إشـراك الإنسـان ونتـاجه ، وأبتعـد عن ذاتُ

المكان الذِّي ينتمي اليه ،وهكذا كرس قطيعة وعائدية

مع الزمان والكون بما فيه من سماء وهواء وشمس

وهو بالنتيجة قطيعة مع المسرح الطبيعي والجغرافي

والجذور العميقة للمكان. وهنا نُرشد الى خصوصية

المكان الجغرافية المنتجة لعمارة معينة كبيئة الجبل

والسهل الطيني والصحراء أوالساحل، التي أختفت في

عمارة البعض.أن تلك الخصوصيات تجعلنا نـتلمس

الواقع وندفق في الفروق بين الواقع التراثي والواقع

+هل هذا يعني أنكم تـرفضون البنـاء الرأسي والأبراج

- لا أبداً.. أنا لست ضد البناء الراسي بالرغم من أن

وجوده في التراث كان محدودا ومحصورا في عنـاصـر

المنائر والقباب الراسمه لخط سماء المدينة التراثية،

وهو بـذلك يدخل في إطار العمارة الدينية. فلو دُفقتم

النظر في مشروع مجمع المحاكم اللذي صممته في

الرياض كَّانت البناَّية الرَّئيسة للإدارات برجا بنائياً

يرتَّفع حمسة عشر طابقا .وبالرغم من أن هذا المجمع

له خصوصياته بما يتعلق بـالحكم والعدل الذي يمكر

أن يكتسب الرمزية الأفقية الدالة على المساواة

لأنه لم يضرب بجنوره في العمارة التراثية؟

العمارة و الفكر الإنساني في حيثياتها.

لايمكن التطرق الى الحداثة المعمارية في العالم العربي دون ذكر ثلاث شخصيات تركت أثرها في صلب الحالة الإبداعية بمشارب شتى، هي المصري حسَّن فتحَّى و العَّراقيَّان رفَّعت الجادرجِّي ومَّحدٌ صالَّحٌ مكيهٌ. واليُّوم نؤرَّجٌ بسيرته تجرية قرنية ثرية تنقلت من لب التراث في بدايات القرن العشرين الى صعود متسارع للحداثة في بواكير القرن الواحد والعشرين. كل تلك الهموم حملها المعمار الدكتور مكية في خاطره، ذكرى وتجربة خصبة، ورأي ناضج لواقع الأيام ومنظورها.

ولد المعمار مكية في بغداد عام ١٩١٤ ودرس العمارة في بريطانيا بين أعوام ١٩٤٦-١٩٣٥ حصل خلالها على شهادة الدكتوراه في التخطيط الحضري ،وعاد بعدها الى العراق .عمل في تخطيط المدن وحث الخطى في رسم ملامح خطِابِ وطني للعمارة والعمران . أجتهد في الإنتاج العماري وصمم مبانيّ ومدنا جميلة. ترك العراق عام ١٩٦٨ بعد حلول سلطّة حزب البّعث وأسْتقرّ به الحال يَّا دولُ عربيةٌ خُليجُية ثم يُا بريطانيا ونشط خُلالها في مشاريعٌ عمرانية ومعمارية كبرى .أسس له مكتبا إستشاريا في العمارة والعمرانّ وكانت له فروع في مدن الخليج والجزيرة ومن أهم أعماله مسجد الخلفاء في بغداد وجامعة الكوفة و جامع الدولة الكبيري الكويت ومجمع المحاكم في الرياض وتخطيط وتوسعة مديّنة مسقط و مشاريع عدة في البحرين ودبي وإسلام أباد. يعيش اليوم في لندن وينشط في إحياء التراث الثَّقافي العربيّ والإسلامي من خلال (ديوان الكوفة).ّ عنـاصرالعمارة التراثية لغـرض تحسين أدائها وتطوير

بالسماء والضوء.

تجسيديا في العمارة.

كان لنا فرصة اللقاء بالدكتور مكية في ديوانه بلندن، وأجرينا معه حوارا بما يتعلق بجدلية التراث والحداثة في عمارة المجتمعات العربية، لاسيما ما يتعلق بفلسفته و تجربته في النهضة العمرانية لدول الخليج العربي، التي حــدثُ في حيـثيـات وطأهــا للحـداثـة ،قطيعًة مع التراث العماري المحلي، الذي يبقى التضريط به وهاجس إحيائه،والرغبة بنهوضه الشغل الشاغل للكثيرين من العامة وأهل الشان. نـدعو الله لشيخ البنائين العمر المديد، ونسأله عن بدايات تكوين

#### فكره وفلسفته المعمارية: \* كيف نسجتم الخيوط الأولى لمنهجكم الفلسفي في

لقد كان تطلعي منذ تخرجي إلى البحث عن مسلك عملي يعاضد الفكر والمبادئ النظريــة ،التي هي حصيلة دراستي. فحاولت في كل تلك الحيثيات ان أجد لي اعتبارات ووضوح قصد في ما أفكر به بما يتعلق بالقيم الخلفية بما يجعلني أعطي الدراسات قيمتها المثلى .كل ذلك قد أوصلني آلى ثـالوث مقـدس وجدته الأنسب في نفسي، وأخـالف به ثالوث فتروفيوس منظر العمارة الروماني المعروف، الذي استمر مدده وقوة حجته حتى ورد فكر ليكوربوزييه في القرن العشرين ، وكان فحواه تكريس الفهم الجمالي والحس البصري للمبنى بما يجعله تحفة الناظر التجسدة في واجهاته الأربع، التي يحقق مـن خلالها القـوة والعمق.ّ واعتقادي مضمونه يعاكس. وإذ أعتبر أن (العمارة) هي أولا وقبل كل شئ (عمران) و هو مفهوم يقوم على

١-الإنـسان: الـذي يـتّـضمن القـيم الإنسـانيــة والروحـيـة والإيمان والعقيدة والقيم الاجتماعية ثم ما يشمله من حيثيات العقل والحقوق والواجبات والأخلاق وعلاقة الإنسان بالأنسان..الخ.

٢-الكان: وهو حجر الزاوية في العلاقة الحميمة مع الإنسان وأسميها (العمارة الصفرية)، وهنا نـرصد العلاقة الجدلية، فالإنسان بدون مكان والمكان بدون إنسان هو أمر يخلو من سطوة المنطق.والكان هنا هو المسرح الطبيعي الجفرافي الذي يتعامل معه ويختلف

الإنسان باختلاقه ويتشابه بتشابهه. -الـزمـان: ويتـضمـن البعـد الـوجـودي والبعـد الـرابـ والبعد الإلهي السماوي والكوني(Divine (Dimensionوالبعد الزمني.

فلا يمكن فصل أحدها عن الأخّر فالإنسان وحده لا يكفى والكان الخلاء بدون عمران الإنسان لا يعنى شيئاً وكذلك المكوث في الزمان يعني الالتصاق بالتاريخ والتراث وعدم التطور". فلكل من العوامل الثلاث تأثيره ولا يمكن أن نجرد احـدها او نـكتفي بـأحدهـا. والكل لدي سيان وهو ما أطلق عليه (القياس الإنساني)

وبالنسبة لي مضمار تفاعل أو كما أنا تفاعلت معه. ثمة تساؤل ذاتي يطرحه العقل آليا و منطقيا وفحـواه:من أكـونّ أنــا لكي أفــرض عليـك تصميـمي . ووجهة نظري دون المرور بتلك الاعتبارات الجوهريا في التصميم وإعطائها شوطها ومداها ومستلزماتها . . فالتصميم في نظري هو محصلة التفاعل بين عوامل ذلك (المثلثُ المقدسُ)، الذي لا يجب أن يـشذ أو يـبتعد عن منطقها ،وبذلك فالتصميم العمراني والعماري يأتي مسترسلا وآليا ومتناغما مع تلك المعطيات،التي هي في حقيقتها الشاملة محصلة تفاعل خلالها جهديّ وقُـناّعتي وضعفي و قدرتي .ويمكن أن يصيب التعمق في مفهـوم تلك العوامل تحسن مضطرد ،وهذا ما . ماولت جهدي إليه واعتبرته سنتي في العمل الإنتاجي وشغَلى الشَّاعَلِ فَيماً أستعَّين به فيَّ تُحكيم السَّابِقاتُ العمارية التي شاركت فيها أو التحضير لمشاريع عمارية

خلال حياتي . لقد كانت نصيحتي لتلاميذي على الدوام بأن لا يتخذوا الأحكام المسبقة والمتسرعة أو تطبيق فكرة قفزت بنزوة الى خلدهم ،بقدر ما يجب التعمق في كنه البدايات والخوض في غمار البحث عن الخلفيات التي سر دتها آنفًا ولاسيماً علاقة المشروع العماري بالماضي، وذلك بـالحوار مع ذلك الـاضي .وفي خضـم البحث عن شرائه يجب أن لا نلغي على الناس عمق فكرهم وفطنتهم وحنذههم في حرفتهم والحس التراكمي الزمني لتلك الخبرة ،التي تتطلب أن نكون على درجة من العبقرية التي تدانّي ثراء تلك الخبرات وتفوق عليها وهذا أمر فيه من الإعجاز الكثير.وأتذكر هنا قول أحد أساتذتي ناصحا بان الصعوبة تكمن في أن نضيف ونشري مَّا تخلف من نتاج الماضي،كل ذَّلك يحفرُ الكثيرينُ على عمل الجديد، لكِّن المشكلة تبقى في مدى التعمق و الجهد المبذول في سبيل ذلك. ربما يكون هذا هو جوهر المنحى الحداثي الذي سار عليه

\*وهل يمكن إعتبار منحاكم الحداثي يدخل في ذلك

. الحداثة بالنسبة لي هي سمه تفرض نفسها،فهي حالة متفاعلة ومتحولة تدعونا الى التعامل مع كنه كل خصوصية بذاتها(Special case)وتجربتي ترشد الى انني كنت يوما محافظا لغرض تكريس المحافظة على هويـة المكان حـيث أدعوهـا (المحافظة الإيجابية) التي تتطلب تفاعلاً وتعاملاً خاصاً بحيث يمكن أن تكون النتيجة استحداثاً أو تجديداً (Renewal)للمكان كمقياس يفرض نفسه. وهذا الحل ليس قاعدة شاملة تنطبق في كل حالة، فأحيانا أجد نفسي محوجا الى تفكيك البناية والبحث عن مفردات العمارة المتناسقة والمتجانسة مع مفردات النسيج العمراني الذي يكتنفهاً.وعادة ما توصلني تلك المفردات الى التعامل مع الفضاءات التابعة له بما يمكن أن يشكل لنا ما أدعوه المفتوح والمغلق(-Open . (close spaceکل ذلك يـدعـونـا الى تـفكيك

الأفقى والعمودي.

قيمة وحقوقاً تصميمية.

لقد وجه إلي مرة سؤال عن رأيي في الصرحية

(spaces واصبح مصير تلك الفكرة أدراج الرياح . وهنا نرصد لبعض العوامل التي تؤدي دوراً في موائمة بعض الحلول التي تقتضي تخصيص مرائب لسيارات تقع في طابق وسطى وليس في طابق أرضى تحتاني بالكَّامُّل لنتحاشى بعَّض العوائقُ التقنية التيَّ لا يشجعٌ فيها على الحفر الغائر في أرض طينية نزيزة مثل ماهو موجود عندنا في العراق.ناهيك عما يتركه وقع

جامد للتراث من خلال إعطاء التعامل مع فضاء المدينة وحركتها ككل وخصوصية المكان والواجبات التي حتمت أن أوازن بين الفضاءات المغلقة وشبه open, semiopen &) المفتوحة والمفتوحة (close وكذلك بين الأفقى والعمودي لفضاءات المُجمع. وبـــدلك أخترت لهذا الّبرج أن يضطلع بشكل البوابَّة الصرحية الرئيسة له ليخلق هذا التوَّازن بين

لقد كانت هذه الإشكالية مطبا دخله اليابانيون في

بنايتهم الواقعة في جدة على الطراز العالمي ،والتي يمكن أن نجد مايحاكيها في أي مدينـة من مدن العالم : بعيدة عن خصوصية الَّكان التراثية ومواءمتها مع مُستَّلزُ مات بيئة المنطقة الطبيعية والاجتماعية . لقد لجأوا الى استشارتنا بالأمر، وأوفدوا عنهم خبيرا قضى بعض الوقت عندنا هنا وذهبت اليهم أنا شخصيا لتابعة الموضوع الذي تغير فيه الحال بحيث اصبح متوائماً الى حد بعيد مع بيئة جدة و(رواشينها) التي هي ميزة بيوتها التراثية التي جعلتها تنفتح الى الداخل وجعلت حركة الشمس تلجها من الشمال الى الجنوب في الفضاءات المكشوفة لتكون معينا لى بخلاف الولوج الرأسي لها ولحماية جهتي الشرق والغرب للبناية من تَأثيرها السلبي .وغطيت أجزاء منها بمناور من قباب زجاجية تساعد في إنارة المكان . والحافظة على فضاءات ذات دفق ضوئي صميم، مع عدم إلغاء السطوح واستغلالها التي هي من صلب التقاليد في العمارة المحلية .

وهكذا بالتحصلة فأنا لست ضد العمودية في البناء بقدر ما لى شروط حدية على تلك العمودية بأن تسمح بتـوازُّن وتجانس مع أفقية المحيط الحضري للبـنايـة. والشُّرطُ الجوهري في كل ذلك أن أكرس في عموديتي المصلحة العامة وليَّسّ في مصلحة الطغيانّ والإختيالّ

والعموديــة التّي تتصف بها بنايات نيوّيوّرك ،فاجبتهم بـان هذا كـان نّتيجـة اقتضاء حال وإرهـاصة لحـاجـة ولكن لوكان الأمر تابعا لي ، فانني اكتفي بطابقين أو ثلاثة ملاصقة للأرض يمكنني ان أهيّئها بمماش للناس مزدانة بنافورات مياه ومروج خضراء وأجواء إنسانية صميمة تقترب من سجية البشر بالتصاقهم بالأرضّ وسأترك لهم على الأرض الأماكن المخصصة للمصاعد التي تنقلهم الى أبراجهم. ،ثم أترك لهم الطوابق العلويَّة يشيـدون فيها ما يـشاؤون من مكاتب

وهنا يمكن رصد إشكالية جوهرية في التخطيط الحضري المعاصر والمتعلق بالعلاقة بين الإنسان والسيارة الذي يدعونا الى التمييز بين حقوق كل منهما، لاسيما ما يتناقض مع الحلول التراثية التي كانت تتعامل مع الشارع كفضاء للعيش الجماعي يجلس الناس في المقّاهي الواقعة على نـاصيته ويتخذَّه بعضهم مكانــًا لشـربّ الشاي أو حتى الـتسامـر مع الجيران، دون المساس بخصوصية المكان ،ناهيك عن الصفة التي اكتسبها الشارع في تراث المدينة من مكان للالتقاء والتربية والتثقف والمعايشة مع التجمع البشري، الذي قطعت السيارة أوصاله ،بحيث لم يعد كما كان. كل ذلك خلق حالة من التناقض في تنظيم الحياة الاجتماعية في المدينة، مما يعني إعادة النظر في حلولنا للشوارع ومنزلة السيارة التي أغتصبتها

## التراثية يصطدم بمقتضيات التراثية الحياة الحديثة لاسيما حلول السيارة عنصرا جوهرياً في حياة الجتمعات .ما هو موقفكم من هذا القادم الذي غير البنية الأساسية للحي و بنية البيوت

نعم هذا هو الواقع فقد أدت السيارة دورا كبيرا في تغيير نمط الحياة البشرية، لاسيما إذا رصدنا رغبةً الإنسان بأن تكون السيارة في متناول يده أي داخل أجواء الدار، مما أوصلنا إلى حل مخطط (الفيلا) الحديث الذي يفرض علينا حلولا لا يمكن التنصل منها لاسيما في قانون الأراضي البنائية الذي يجبرنا على ترك مسافة أربعة أمتار للمبنى عن الشارع والجيران مما جعلنا مقيدين بشروط البناء في وسط الأرض المراد إعمارها، مما يعني بكلمة أخرى إلغاء فكرة الفضاءات المفتوحة المغلقة (Close &Open

جامع السلطان قابوس

و يقودنا هذا الى هدف منشود هو البحث عن حداثة لم تحدث بعيدا عن الصيغ الجامدة السقيمة المجردة للتراث ،لان فحوى الحداثّة يكمن في تميـزهـا وعـدم حديتها وجمودها وضيقها الفكري واحتوائها على منظومة القيم المرجوة ضمن الإطار الإنساني المتكامل و نـسميه البعـد الإنـسـانـي للحـداثـة (Human scale)المجرد من الصيغ المادية التي تعكسها كلمـة (المقياس) في ذلك ،ويعكس بـذلك

التكامل المطلق لهوية الإنسان مع المكان والزمان. ويمكن تلمس ذلك في منظومة الظواهر التي طفت كمستجدات على سطح حياتنا المعاصرة. وفي لجة التضريق بين مواءمتنا الآلية والميكانيكية نجد مثلا مقصف الكباب الذي كنا نؤمه في السنوات الخوالي حل محله مطاعم الأكل السريع و( مكدونـالدز) كلُّ ذلك يحتاج الى الـوقوف مليا بواقعية، تنأى عن الرومانسية والعواطف والحنين الى الماضي(نوستـالجيه) ،والبحث في إمكانية ملاءمتها مع هاجسّ المجتمع ومتماشية مع . رغبات طبقات الأعمار والأجيال الصاعدة فيها. وهذا يقودنا الى نقطة جوهرية هي حساسية التعامل مع الإنسان ليس كبشر يعيش أيآمه وينتظر أن يتوفاه الله بقدر ما هو عامل حيوي مبدع ويستأهل العناية

وفي ذلك نعتقد بأن الخصوصية التراثية لدينا هي حَّالة ليست انعزالية ومتقوقعة على ذاتها بقدر مَّ هي حالـة يمكـن الولـوج معـها الى صـلب التفـاضل مع ثقاَّفات العالم دون أدنى حساسية أو مـركب بالدونياً ،و يقودنا ذلك الى دحض حالة الاستحواذ الثقافي الذي يجعلنا متشبثين بما في أيدينا ولا نريد أن نفيد ب القرن الجديد وكيفية التعامل مع العالم المتغير والاستناد الى التراث برؤية جديدة واستشهد هنا بما قاله (ابو نصـرالفارابي) في مفهوم (المعـمورة الكونية) الحسبان الحالة الشاملة للكون واحترام الخصوصيات

فمثلا أنني عندما اصمم بناية للإنكليز أجد نفسي متقمصا روحا إنكليزية واصبح إنكليزيا أكثر منهم لاصل بالنـتيجة الى أعمق العطاءات الخصوصية لذلك التصميم في إطار المكان والزمان. و أسلك هذا المسلك لأصل الى لب المسالة وذروة النتائج من خلال بث إنسانيتي فيها التي أشترك بها مع الإنكليزي بالرغم من عدم سطوتي على المكان وكذلك الحال في البعد

العمارة كان يجب أن نفكر بحالة عماريـة تتكرس من خلال التعليم العماري الذي توخيته عندما خططت جامعة الكوفة بحيث رمت إلغاء هيمنة التسيير .... الحكومي والبيروقراطية وذلك من خلال مؤسسة ذلك أمثلة جامعات كمبرج وأكسفورد في بريطانيا التي ليس لها أي صلة بالسلطات الحكومية لاسيما في مجال المنهجية والهدف العلمي . ولدينا أمثلة مؤسسات تدخل السلطات.

عليه وكان لى باع فيه بحيث تسنى لى أن أطبق فكرة مدينتهم وقمت بطبع كتاب وزع على جميع بيوت يعمله في داره وما هي حدود الالتـزام بهذا البرنامج التي ألَّزمت الجميع التقيد بها وتبناها السلطان نفسه وخاصتهم الذين يرومون التمتع بامتيازات والتي كان

لقد كان لي نشاط محموم في منطقة الخليج ودراسة استغلال الأرض فيها بعد حقبة النفط والانفجار الحضري وأخذت مـثال جانب الديـرة من مدينة دبي التي كنـّت قد أنـشأت بـها مجـموعـة من المبانـي وقد تسنَّى لي دراسة الحال فيها عن كثب وتوثيق ذَّلكَ في فيلم سينمائي يشرح لخصوصية ساحل المدينة المتد لسافة عشرة كيلومترات وكيفية الوصول الى أدق الحلول المتناسبة مع خصوصيته البيئية.

ويمكن إجمال الحلول للمدن العربية من خلال البدراسية المعمقية ليواقعها الحيالي وواقعها المحتمل.فلناخذ بغداد مثلا التي اعتبر أن الحلول الّتي كانت يمكن أن تكون ناجعة في الثلاثينيات او الأربعينيات من القرن العشرين لا تنطبق حتما على ما يمكن أفتراحة اليوم لإنقاذ حالها ويمكن بذلك الخوض في حالة من التخطيط المرحلي على ثلاث مراتب الأولى قصيرة المدى والثانية متوسطة والثالثة بعيدة ويمكن أن تستغرق كل مرحلة من تلك المراحل خمسين عاما يتم من خلالها الانتباه الى ما يمكن الحفاظ عليه وما يمكن أن يزال خلال كل مرحلة من

قـراءته ،دون الخوض في الـصيغ الكيفـية و التحلـيلية والتمثيلية لذلك التراث ومحاولة استقاء المفيد منه لينعكس حيا وملموسا في حياتنا المعاصرة. فإحياء التراث ليـس المكـوث في أحـداث المـاضي، وانمـا نقل هواجسه معاشة في حالنّا الحاضر.

الآخرين. وهذا يقودناً الى منظور جديد والى آفاق الشامل وانتقال الفكر فيها بتصور جديد يأخذ في

ومن أجّل الوصول الى تلك الروحية في التعامل مع حرة لا تَتَقيد بِإِملاءات السلطات وتدخلها . ونجد في دينية كبيرة مثل الأزهر تستطيع تأدية الدور نفسه وتسعى الى عالمية الفكر وإحياء التراث الإسلامي دون

وأخذ مثال إعادة بناء مدينة مسقط الذي أشرفت البناء الذاتي الذي يقوم على أكتاف أهل المدينة الذين سوف يجدون أن مصلحتهم تتداخل مع مصلحة إحياء المنطقة المراد إعادة تأهيلها ليعرف كل منهم دوره وما الـذاتي الذي تـضبط اليـاته مجموعـة من التشـريعات لضّبط ما يترتب عليها بحيث تم التقيد بالفكر العمراني من خلالها. وقد أخذ في الحسبان عدم المداهنــة والتدليس في ذلك ولاسيمــاً لدى عليــة القوم الضلوع في التهاون بها يؤدي الى الحيلولة دون الوصول الى النتائج المسطرة في ذلك المشروع الحيوي.

## \*يقودنا الحديث عن عمران مدينة مسقط ال السؤال عن إمكانية توحيد الرؤى العمرانية بما يوصلنا الى نظرية عمرانية عربية شاملة . أن للثقافة العربية المشتركة اثر موحد كبير في

منظومة تلك المدن ولكن يبقى لخصوصية كل مدينة مرده التكويني و بكونه إرهاصة لحالة مكانية وزمــانيــة ذاتيـّة يمكن ان تختلف في طبيعتهــا مع شقيقاتها العربيات بالرغم من كم العوامل المشتركة الموحدة التي تصب في هذا الاتجاه ،فلكل مدينة جوهر كان قد أسس لها كينونتها بما يتناسب مع موقعها، وتكمن عروبتها في مقدار انتمائها الى ذلك الموقع وتماشيها مع معطيات الواقع الاجتماعي الذي حتما سـوف تتبـدل بتبـدل أخـلاقه ، ويمكن الأخـذ بـذلك الأمر منـاصا لأجل القفز الى عالمية الفكرة التي تنتمي الى إطارها وهـويتها العـربيـة التي تختلف حـتمـ باختلاف المكان، ففي رأيي لا توجد بيئة عربية واحدة فهنالك الصحراء والسهل والجبل والساحل الرطب والاهوار العراقية،ولكل منهما مقتضياته وخصوصيته هلذلك سوف لانلقى قريتين متطابقتين في التخطيط.

تلك المراحل وما يمكن أن يضاف الى النسيج العمراني



الكي يتسنى المحافظة القصوى على محيا المدينة التراثي وضمان استمراره وتطوره المتسلسل البعيد المدى .وبذلك نحتاج الى آليات ونظام تشريعي يدعى التعويض والتحسين (& Compensation

(betterment) ونعني بذلك نوع من السياسة النفعية التي تصب في صالح أصحاب الأراضي المهملة التي أخططها وأعطيها أهمية استثنائية لترتفع أسعًّارها عشرة أضعاف سعرها القديم ، ثم أخذ قطاع منها واخفض سعره ثم ألغيه كما هو الحال في كربلاء التي تستوجب المحافظة على المدينة القديمة ، وتطويقها بحزام أخضر يحافظ عليها ويطور بيئتها الحيطة ،ويمتد منه مجموعة من الشرايين باتجاه الخارج التي تبقي على تجمعات اسميها مجازا (الأورام السرطانيّة) فيما بينها ،والتي يجب استئصالها وتخليص المدينة من أدرانها تباعاً ،والتي يمكن ملئها بنماذج مدروسة( Cases study) الذي سوف يضطلع بمهمة القدوة الحسنة التي نتلمس جدواها تباعا بعد أن يبدا الناس في تقليدها والاحتذاء بها ،ويتبعه توسع تجسيدها في أمَّاكن أخرى.

وهذه النماذج حصيلة فكر واستيعاب للواقع الجماعي وليس الفردي التي يمكن ضمان استمرارها بمعين ما أن تكون منتخبة من العامة،أصحاب المصلحة في ذلك .ومجلس الأمناء هذا يضطلع بالتفكير المنظوري لحالة المدينة وبالتفكير بما تؤول إليه الأحوال عندما يحل الأحفاد بين ظهراني مدينتهم التي يترحمون بسببها

وهكذا سوف يرى جيل واحد من سكان المدينة إمكانية وملامح هذا التحول في واقع المدينة خلال الخمسين عاما التي يعيشها الفرد بين سني(٢٠-٧٠) عاما التي تتكرر على ثلاث أجيال يمكن خلالها ضبط سكنات وهواجس المدينة وتطورها المضطرد. ولا يفوت في ذلك التنويه الى أن تلك النتائج لا يمكن أن تطأ بر الأمان دون تعاضد جميع القوى الفاعلة في المجتمع وليس المخطط الحضري والمعمار فقط، فهي بالإضافة إليهم مهمة علماء الاجتماع والاقتصاديين و الطبقة السياسية بحيث يشكلوا حالة استشارية ،يدلوا بها كل دلوه بما يفقه باختصاصه والكل يصبح واحد ممثلين لجتمع واحد .وبذلك تلغى صفة الاعتماد على المهندس المدنى الذي يشق الطرق ولا يعرف عواقب ذلك .حيث يتم إعطاء القيمة الحقيقية والكفاءة المثلى للحركة الآلية في المدينة بحيث لا تطغي على قيم

الإنسان وحسابه وتفاعله مع محيطه. وهذه عوامل مساعده في تكريس حالة من الإيثار والشعور بالرضى من قبل الجميع والأمر غير تعجيزي ناهيك عن عدم أنانيتة وتكريسه للربح السريع.

وقد شهدت على تلك الظاهرة التشريعية التي تعكس الحس الحضاري والتي يتداخل فيها الحس الجماعي والدراسات النفسية الّتي تجعل الجميع يفكر من أجلّ الجميع وتتداخل مصلحة الفرد مع الجماعة . وفي ذلك عبرة لذَّوي الألباب بالفصل الحساسُّ بين العام والَّخاص ورسم حدودها من خلال تلك التشريعات. وقد تكون لتُلكُ التشريعات نتائج باهرة .وشهدت على ذلك في بعض مدن الخليج والجزيرة التي يمكن استثمارها بإرساء مشاريع البنية التحتية كالساحات الخضراء والمتاحف والمراكز الثقافية والمكتبات والمشاريع النفعيا التي تصب بالنتيجة في الصالح العام بعد ما يتم الحث على ذلك بإلغاء الضريبة عليها وإعطاء بعض الامتيازات لأصحابها .ويلعب الإعلام دورا جوهريا في

ولي تجربة غنية في مدينة مسقط التي شهدت التحضير الى ثلاث تجمعات شعبية التقيت خلالها بأهالى الدينة وتم خلالها حث الحمية التي تسري في سجاياهم وشجعتهم في التفكير بحاضر ومستقبلً مدينتهم التي تهمهم وتهم أجيالهم الصاعدة .

#### العرق العرق العرق في نقل ذلك الثراء العرق والتنويري ولمن ترومون وهبه؟

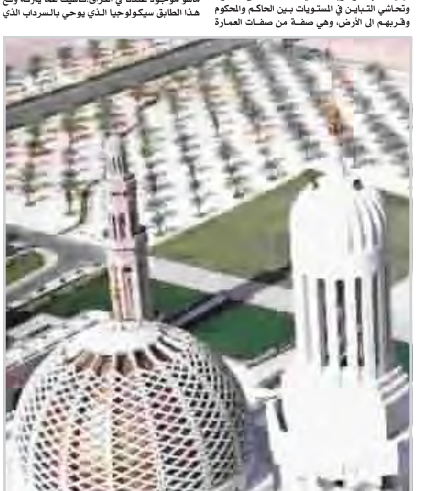
أن عرفاني السرمدي يعود دائما الى هؤلاء الناس الذين نشأت بين ظهرانيهم وتلك الأزقة التي اكتسبت فيها أولى تجارب معترك الحياة، وذلك الحي الَّذي يحمل عبق الماضي والتأريخ وتلك المدينة التي انتسبت بكل جوانحى لأزقتها وهوائها وشمسها ونخيلها وفئ أزقتها وكذلك البلد الذي نهضت الدنيا بعده وعلم الدنيا كيف تنظم أمورها ،فقلبي معه في السراء والضراء.

أن عرفاني لهؤلاء جميعا يجعلني أتوق الى تلقين كل ما يمكن أن يكون نافعا للذين يأتون بعدنا ويمكن أن بستندون الى نتاجنا الذي سيكون معينا لهم في مسعاهم

وعادة ما اطرح على القوى الدينية المنظمة بان يصرفوا النذر القليل مما يعتقدونه ضروريا في مناكب الدعوة ليكرس في إنشاء معاهد للحضارة الإسلامية تكتسي طابع حضاري ويتجسد فيها برنامج عماري غني من قاعات درس ومحاضرات ومكتبة وافية ، يؤهل فيها الى نقل المعلومة والفكرة الى الأجيال الصاعدة كما كان في تراثنا لدى فقهاء الدين، مما يؤدي الى التواصل وعدم القطيعة بين أجيال البشر. ويمكن أن يسير ذلك المجمع أشخاص مرموقين. وبذلك يمكننا عدم التباكي على حالة العداء والجهل بنا من الآخرين، وعدم معرفة حقيقتنا بالوقت الذي نقف نحن مكتوفي الأيدي ونريد أن يتفهمنا الأخرون . نحن محوجون لتطوير مفهومنا النظري والعملي

للمعرفة بحيث تتطور بالتوازي وترفد الواحدة الأخرى .وأضرب لك مثلا بجهلنا بكثير من المفاهيم الجوهرية مثل مصطلح استعمال الأرض(Land (iuse) البنية التحتية (Infrastructure) العمارة الفردوسية ( Landscape) التي لن تجد لها من يرجع إليها بالرغم من جوهريتها في تطور التخطيط الحضري الشامل، ناهيك عن كثير من المعاني والمفاهيم الأخّرى.

ونجد مفهوم التكافل الشعبي الجماعي واعتماد المجتمعات على طاقتها الذاتية(Help people to help them self) نجد من يفكر بها أو يحاول أن يضع الآليات لتجسيدها في مجتمعات تأن من الإتكالية والفوضى في كل شئ. وأن عملية إنقاذها لا تكلف سوى النذر اليسير من الجهد وكثير من التنظيم وبعد النظر. فمثلا إنشاء قرية يمكن أن يكون بصيغة عضوية تدريجية تطورية مع الزمان بحيث نبدا بـزراعـة النخيل حول الطرق اللؤديـة لها وفي أزقتها ونستعين بأبسط الأشياء للبنية التحتية الضامنة لتطورها تباعا حتى تصل الى مصاف عالية بمعين أهلها أصحاب المصلحة في ذلك. ويمكن أن تكون الحلول بسيطة جدا ولكن الشكلة مصدرها السياسيون والإداريون وأحياناً المثقفون أنفسهم ،ممن يعيش في دوامة من سفسطة لمفهوم التراث وتفسيره،دون الخوض بانعكاس ذلك على حاضر المجتمع ومستقبله.



أن الضُّرورة في خلق فضاءات عمارية متوازنة مع حالة المدن الجديدة التي وصل عرض الشارع فيها بين ٤٠-٦٠ متراً، كل ذلك أفتضى إعطاء المستوى الأرضى أهمية ستثنائية ،ولغرض تحاشي امتداد البنــــاء الأفقي والمعالجة بالمرات الطويلة الملة ،فقد ارتأيت أن يكون هذا البرج (البوابة) ينتمي الى تراث المدينة والمنطقة من خلال جعل شبابيكها تطل على داخل البناء وليس على الخارج. ومبدأ التطويق أو التسييج (Enclosure)لقد طبقته بحذافيره في بناية البنك الإسلامي في جدة،وغيرها من البنـايات البرجية التي صُممتها ّ بحّيث وهبت الصرحية العمودية في كنفها

الدار والذي يقتضي على ساكنه أن يقطع مسافة ١٠٠٠ ٢ متر بين الموقف الجماعي المخصص للسيارات وبين داره . وكنت أرمي الى الْإقتصاد بـالمساحة التي تكلف الكثير في البناء أبسطها ٣٠ مترا مبنية لتضمّ سيارة يركبها شخص واحد ناهيك عن الشوارع والممرات وتسهيلاتها التي تصبح هنا تفريطا في المساحة وتبذيرا في المصاريّف، الـتي يمكن إضافتها الّى البناء والمساحات الوظيفية الأساسية للدار. وفي محاضرة لي كنت قد القيتها في إحدى المناسبات

يرتبط في أذهاننا ببيت القيلولة في مدننا الحارة وليس لولوج الآليات . وفي ذلك الحلُّ يمكننا كسب

طابق ليس عاليا عن سطح الأرض وليس محفورا في نـافقهـا، بقـدر مـا يمكـن الصعـود اليه بعـدة درجـاتـ

سيكولوجي يجب أخذه في الحسبان.

وقلت فيها أن الأجيال الصاعدة في المستقبل سوف تلومنا وتجرمنا على هذا الإجحافّ الذي نفرط فيه بمساحة الأرض،حتى ليصل بهم الحال وصفنا بـ (البدائية) على تصرفنا (الأرعن) هذا الذي يقتض استعمال آلة طولها خمسة أمتار لننتقل بها ٣٠كلم من أجل الإمضاء على قصاصات ورق والعودة أدراجنا فبالوقت الذي تكون مساحة حانوت منتج إقتصاديا لا يتعدى مساحة مرآب للسيارة التي تشغل بال الإنسان ببردها وسخونتها ليس إلا لتنقله تلك الكيلومترات. أنها حالة بائسة تدعو إلى التأمل وإعادة النظر بالرغم من كونها حاجة ولكّنها لا تستأهّل كل تلك الحظوة. وهنا تجب موائمة المساحات و الفضاءات المبنية لمقتضى وواقع الحال وتطور الحياة والتي لا

يمكن إلغاؤها، وتوفير الْأماكن المخصصة والمظللة لهاً. وأعطيك مثلا على انتهاك السيارة لحق الإنسان وحرية حركته فقد وجبدت في بيروت رصيفا لايتعدى عـرضه عرض الإنسان أي ٦٠سم وهذا يعني أنك قد الغيت نفسك والمساحة المخصصة لك لتهبها لحرية حركة السيارة التي هي في جوهرها صنيع عقلُك ويدك. وهذا ما جعلني اقترح مرة أن أوسع فيه الرصيف ليصل حتى ١٥ مترا لتتسع حركة الناس بعد أن توشح تلك الماشي بالأشجار والزهريات وأماكن الجلوس والإنارة العمومية وما الى ذلك من عناصر الأثاث الحضري العمومي. وهو ما ينطبق كذلك على إلغاء بعض الشوارع التي يخصص استعمالها للمارة والمشاة فقط و إلغاء حركة السيارات فيها إلا ما يلزم لبعضها التي توظف لأغراض التموين أو جمع القمامة أو التنظيف، ويزدان هذا الشارع بمجموعة من المقصورات (الأكشاك) التي توظف للتجارة والخدمات العامة وتكون قواعدها أروقة للمشاة، وبذلك نرجع المدينة الى نظام الأزقة الخاصة المظللة التي كانت سارية في المدن التراثية ، وهو ما أفكر به في المدن القديمة مثل أزقة كربلاء الجديدة ، التي تجب

#### إعادة تهيئتها لهذا الغرض من جديد. النن كيف تعاملتم مع الفضاءات الجامعة بين القديم والحديث إذا افتضت تهيئة عمرانية شاملة

أتذكر في بداية السبعينات من القرن العشرين ،كان لى مواجهة مع هكذا أمر حيث كلفت بمشروع للتهيئة ومعالجة الواجهات الحضرية لمدينة دبي إبان بداية نهضتها الحديثة لاسيما بعد التوسع الذي طرأ عليها بما يحاذي المنطقة القديمة أو (الديرة) .حيث اقتضى الأمر أن اطلب منهم إعطائي حافات الشوارع لسافة طولها ثلاثة كيلومترات من ذلك الشارع الطنفي الـذي يشرف على خور دبي لكي أخططه وأتعامل معه بكيفية نسيج السجادة التي تحتاج أجزاء منها التدخل للترميم و(الروف) بحيث لا يغير فيها أو يؤثر سلبا في طابعها وألوانها الأصلية وروحيتها التي الفتها منذ نشوئها،بالوقت الذي يطور في بنيتها لاسيما فروق الارتفاعات في واطئ البنايات وعاليها، ويحسن أداءها ويهبها عمقا حضاريا متجددا وينظم الوظيفة العمومية فيها ويحافظ على كينونة

تخطيطها ويحيي أزقتها المتفرعة من هذا الشارع. وقد أعطيت أهمية استثنائية للتجانس بين الأبراج الحديثة فيها مع البنايات التراثية من ناحية المعالجات العمارية وكذلك إضافة نوع من الأرقة الأفقية بينهما بحيث تكرس حالة من التهذيب وخفة الانتقال بين المرتفع والواطئ والقديم والجديد.وهكذا يمكن تشبيهها بحالة (روف) السجادة والهدف منه سلاسة الانتقال تطوريا من الحالة التراثية المرممة الى حالة مقلدة للتراث الى حالة من العمارة الحداثية.

وأتذكر في سياق هذا المشروع بصفتي استشاري لتصميم وتنفيذ فندق هيلتون دبي الذي حضر مندوب الشركة من نيويورك وممثّلهم في مصر للقائي. وقد كانت مفاجأتهم كبيرة عندماً رفضت موقع المشروع بسبب حيويته وجمال موقع الأرض التي أُخبرتهم بانهاعزيزة ولايمكن التضريط بها.وفي لجة الأخذ والرد اضطرني الحال الى رفع الأمر الى المتعهد الأولُّ في المشاريع الذِّي أخبرته برايِّي وعدم رغبتي في أكون سببا في حرمان المدينة من تلك الأرض التّي لايليق التفريط بها لصالح بناء فندق ، ولديكم غيرها من الأراضي الخلاء التي لا تكلفكم الكثير. وهنا رصد أخلاقي في تقسيم الأراضي التي لعبت بها عوامل الطمع والاستحواذ غير المشروع التي أساءت لملامح المدينة لاحقا. وقد تعرضت حينها لضغوط من لدن ممثل الشركة العالية التي لها ارتباط بجهات أميرية عليا ،جعلتني أصر و أمارس فناعاتي وما يمليه على ضميري العملي وصفة الأستشارة التي أوكلت بها وأنَّمنت عليها .

# \*هل تعتقدون أن تنمية الحس الجمالي هو الضامن للخلاص من ربقة الفوضى التي تكتنف حياة مجتمعاتنا ومدننا ؟

- دون أدنى ريب أن الحضارة تعني تنمية الحس الجمالى ولكن هو ليس الوحيد الضامن لوطء أعتاب تلك الحضارة ،فنحن نحتاج الى جهد جبار وعمل دؤوب نحدد فيه الأولويات أولا ويشارك الكل فيه لاسيما علماء الاجتماع الـذين وللأسف تخلوا عن مهمتهم المقدسة في رسم مخطط توضيحي لهاجس وسكنات وحركات المجتمع والآليات المحركة له ووجوب وضع آليات لضبط تلك الآليات والتحكم في جماح المستجدات التي تولدت بين ليلة وضحاها في مدننا وهو هجوم الريف على المدينة وما تبعه من تغييرات جوهرية في بنيتها الذي اثر في هيكلية المجتمع وأنعكس على القرار السياسي بصلبه بالوقت الذي انشغل علماؤنا الأفاضل بنوع من الترف الفكري.

نضرب مثلا في الندوة التي عقدت لدينا في ديوان الكوفة عن المرجوم حناً بطاطو حينماً انشغل المتدخلون بالطبقات الاجتماعية، والتنظير السياسي لها،دون الخوض في ما هو أهم وهو علاقة الريف والمدينة الذي هو مفتاح العقد الاجتماعي الذي يستأهل المعاينة الدؤوبة لحل مشكلة المجتمعات والمدن العربية.

يقودنا ذلك الى ماهو موقفكم في التعامل مع حالة إحياء التراث؟ نعول في إحياء التراث على الطبقة الواعية التي أنزلقت في بعض الأحيان للتعامل مع التراث كما