لإمرأة مفترضة هي البروفيسورة كاثرين



# البار الأمريكي" ١٠٠ للوحة تغادر ايقاع سكونيتها

مخبأة في واعية قصاصي تلك الأزمنة،

يتمشى عبر هذه القصة الحث والفجيعة

حبٌ يزهر في سرّة الحاضر، وفجيعة لم

تزل دماها تلون ماضى اللوحة بالأرجوان

النَّقاني، وتستقدمُ سُهب المعارك التي

ضرّجت خواصر الأيام الغابرة ، وحواشى

ميزة قصص واردبدر أنها تكتظ بالتفاصيل

"غالباً ما يكونُ التعذيبُ

سأجعلُ هذه العبارة التي تتكرّرُ سبع مرّات

في القصة الثامنة مدخلاً للإدلاء بإنطباعي

عن مجموعة وارد بدر السالم القصصية

البارُ الأمريكي" الفائزة بالمركز الأول

فى جائزة دبى للإبداع، الدورة الخامسة

حسبه أنه رأى بقصصه الثماني غرف

الظلام التي تنطوي على كتل صورية من

بشر وحيوان ونبات وجماد وغبار وضياب

وهباب ولون ، جاء بها من متون قراءاته،

وما سجلته الذاكرة من مشاهدات وبقايا

أحداث وأسفار، وما حفظته الواعدة من

لقطات سينمية وتسجيلية ومسرحية وكرنفالات رقص ولوحات تشكيلية ،

وهي لا تمنح أسرارها للرائي العادي

الا إنطباعا مهمشا ومسطّحا كالومضة

سرعانَ ماتتلاشى وتنسى، بينما يتناوله

القصاصُ برؤية تمحيص دؤوب تبحث عن

تاریخ مکونات ما یری، إنه ما ینی یتقمص تاریخ

دورَ الجعرافي أو المؤرخ والمُؤرشيف

والأنثربولوجي والتراثي والمحقق،

تنفذ واعيته الى الما وراء، الى هلام قاع

المرئى، الى سرير أحلامه، الى بواطن

الحلم والوغر والعناد والكبرياء، جميع

قصصه بلا إستثناء بؤرٌ تتشظى، وتتفتح

ألوانا وحكايات وسرابيل أفكار، بدءا من

القصة الأولى عن صيادي السمك الثلاثة

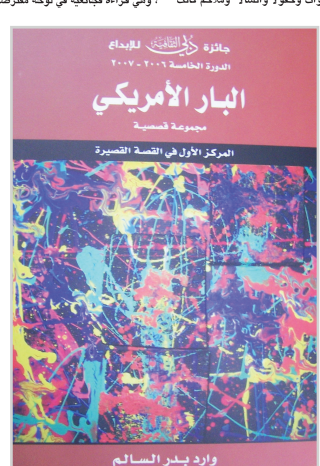
نوعاً من الرقص"

وصولاً الى القصة الثامنة "ميزوبوتاميا" أنه يستنطق اللوحة التشكيلية ويلغى انتماءها الفنى الكلاسيكي والجغرافي، والتسجيلي،كما في قصة "الأوزبكية" على سبيل المثال، حيث يتحوّل الوجه الأنثوى الى تأريخ وجغرافية، وتخفى وراءها أزمنة مرّة، فيجولُ بنا في سوح الغزوات البربرية التي حصدت أللوف الضحايا، حتى أيامناً هذه، ولكلِّ زمن برابرته، ونماردُه ومصاصو دماء أناسه. . ثمة َ قصتان تسجلان بالبراهين والأدلة مجارى التاريخ المحتقنة والمتورمة بنزيف الأحقاد واستعباد الشعوب المغلوبة على أمرها:

أو لاها" الأوزبكية" التي لا تخلو من وجع شاعري،تزدحم بمعجم أسماء لأنهار ومدن وحروب وشخصيات أفلت ظلالهم الافى الذاكرة. هذه المرأة الأيبة من سدم التواريخُ والحكايات العابقة بفجائع الحدث، ترينا فضاء ما وراءها، وجهها مسكون بحقول القمح والزنابق، جمالها الأنثوى مبهرٌ يُخفى وراءه فحيح سنابك خيول التتار والمغول، وانهار الدم والغزوات التي أكلت مدنا وحيوات وحقولا وأنسالا وملاحم كانت

الليالي بالنجيع والموت والنسيان. لوحة القصة

المجهرية يستلها من متون قراءاته وما تختزنه ذاكرته، فاللوحة تغادرُ إيقاع سكونيتها وتتحوّل الى شاشة سينمية تتحدّث عن أزمنة مرّت كالزوابع المدمرة، وأوبئة ومجازر أزهقت نفوسا وأفول ممالك وبزوغ أخـرى، وتخترع لمروياتهاً المتشظية رواة سيسردون أنساغ الما وراء بأمانة تسجيلية صارمة،وجهُ الأوزبكية خارطة تضم غضون الزمن، حكايات شعوب تنازعت على السلطان، ثم يخبو مثل ذؤابة شمعة ناحلة حين تنطفئ أضواء الصالة، كذا الحال مع القصة الأخيرة: ميزوبوتاميا ، وهي قراءة فجائعية في لوحة مفترضة



أستاذة التشريح. أنها تأخذ طالباتها الى قاعة افتراضية تريهن لون العذاب خلال الجسد لحظة تعرضه للإستلاب والسطو والإغتصاب والتشبويه، البروفيسورة صوتُ العدالة والحساب، واذا كان ما يدور خللَ تلك اللوحة حدثاً فاجعداً مُعاصرًا تمارس فيه ألوان بشعة من القسوة والسادية العسكرية في زمن الديمقراطية الجديدة التي نزل بساحة العراقيين، ف (وارد بدر) كان مجرد سيارد يُري عالمة التشريح وطالباتها بربرية الزمن الأمريكي وغطرستها التي تشيرف على الأفول. كتل بشرية منتهكة ومستلبة ومقموعة تجري عليها مئات الاختبارات الشيطانية مصحوبة بالألم والتشويه والمهانة، واغتصاب الراحة والنوم، وحرمان الكائن البشري من كينونته الأدمية. زخات من الصبراخ والأنين والحشيرجة تملأ ذلك المكان بحيث يغدو الجسد لعبة لمزاج راعي البقر وضراوة شراسته الممتدة من شواطئ كاليفورنيا حتى زنزانات أوربا الشرقية وصولاً الى شواطئ اليابان ومدائن المغرب العربي، حين أحسّ أنه القطتُ الأوحد على خشبة المسرح. إذا ً تلك الدقعة القذرة الداكنة من اللوحة التي وضعت كاثرين طالباتها في مواجهتها كانت إحدى مأسى مبتدأ القرن الواحد والعشرين، وأجمل ما في القصة المحيرة بموازاة الصورة والحدث والوجع تلك الأسئلة الذكية التى رمتها طالبات البروفيسور على كتلة اللوّحة، والجوابات الرصينة التي تدين القمع وتقنع صاحبة السؤال ، وتضافر السؤال والجواب في توخى الحقيقة و استجلاء الأعذبة وردة فعل الجسد تجاه السلوك الهمجى لتلك المجندة التي قذفتها مواخير الليل الى سجن أبو غريب، تمارس ساديتها الدموية بحثا عن المال والشهرة التى تصعد بها وبزملائها الى مستويات الشراسة ، لقد كتب (وارد) تفاصيل مدوّنته هذه بلغة هادئة باردة جارحة مقرونة بأوصاف ما سبق لنص آخر عبر عن الوجع الإنساني بهذا الإيقاع المدمّى، مكرّساً لها وثائق ونصوصا ً من أرشيفات السياسة

## ريشة القصة

بقية القصص بقع صورية لها زمان ومكان راكدان برغم أن النهار والليل يغشيانهما، وكذا الشمس والقمر. في البحر يخرج من مراة" يصور أحلام ثلاثة صيادين في حلم عجائبيّ واحد، برفقة البحر

ووكالات الأنباء من دون أن يتحدّث في

السياسة.القصة مأهولة بمخزون لغوي

وصفى استقدم له ألوانا من الأصباغ

والحبر والمخيلة والخبر الصبحفى.

والمفردة التي لا تخطر بالبال.

والشممس والطيش وأحلام الجنون. والعبور الى جبهة أخرى منساقين وراء عرائس الماء الثلاث بألوانهنَ الفاتنة" الأزرق والبنفسجى والأخضر" حتماً انه يرمى بالصيادين الى تماهيات الماء والتيه والمغامرة المجهولة، إنها البحث عن اللاجدوى والمستحيل وهي كتلة ألوان تشظت وغامت خلال اللوحة، لم يبق فيها الا الماء والسماء والشمس والقمر، بيد أنه بدلاً من أن يعيد منطق الأشياء الى بؤره الديالكتيكية فإنه عكس المعادلة، فغيّب الصيادين وراء الأفق، وصار البحر فوق كتلة الشمس، كما لو أننا نرى الى اللوحة بشكل مقلوب...وفي " ثلاثة كلاب وغراب أخرس" مشهد مسرحي هو أيضا ً لوحة لكن كائناتها تؤدي أدوارها بمهارة فذة. (وعى اللوحة يُمكنُ أن يشير الى وجود شجرة) الشجرة كينونة تمشى وتتحرّك وتحاور بقية الحيوات التي لها مأربها وواجباتها: الغراب الأخرس، والسارد، والغزالة وقد صرعها سهمٌ طائش، والرجل الشرس والجندي مقطوع الساق، ثم نايات ثلاثة، وطائر بحجم التمرة، وريح وجدار ضباب". اللوحة أشبه برسم من رسوم الفرنسى هنري روسو البدائية، وإذ أؤكد أن وارداً يستنطق تعاريج اللون والخط عبر مصادفات صادمة واستنتج ذلك، فهو الذي يعزز بمقولته رأيى في قصّته التالية ص٢٢: "الريشة لا تستطيع أن تقدّم أكثر ممّا قدمّته في هذه البقعة الملتهبة" . ومنْ يقرأ هذه القصة الغرائبية كمنْ ينظر الى لوحة معلّقة على جدار، لكنّ مخلوقاتها

### كائنات القصة

القصة الثالثة ،التي تشبه سابقتها من حيث كتلويتها ولا تشبهها أيضاً كونها لها كيانً مكانى مغاير ملتبس مكانى لا يتوضح فيها أي زمان معين ، الزمن مطاط يتمدّدُ ويتقلص، الكتلُ أشيًاء اللوحة: زنجي ذو رأس كروي تدفعه رغبة ما للإنقضاض على كلّ شىيء، وامرأة بنفسجية غير واضحة المعالم، ثم رجل أحمر ينظر بتحفظ وفضول، يزاحمهم رجل أخر شرقى، الرجال متوترون، لكل منهم حالة مأزومة، لكن الأسود يستعيد زمن عبودية الزنجى، ورجل الألوان الفاترة يشارك في المهرجان الغريب، إذا ً هؤلاء جميعا ً يسهمون من دون إرادتهم في تعرية الزمن الأمريكي مذ بدأت عمليات إبادة الهنود الحمر حتى زمن العنصرية المقيت واغتيال القديس مارتن

لوثر وصولاً الى عصر الإستعمار الجديد

ياسين النصير

\_\_\_\_ المسيسرح

والديمقراطيات المسلحة ومفاهيم العولمة العسكرية. هذه الحانة خانة الذاكرة معلية بالوغر ومتنفسّ يتنفس منه زبائنها زمنَ هزائمهم بيضا ً كانوا أم سودا ً، فالقامع والمقموع كلاهما منهزمٌ في نهاية الشوط، الأول خسر مصداقيته وشرفه ومبادءه،

والثانى خسر حياته وتأريخه وكلا الطرفين خانتهما العدالة.... أمًا "البار الأمريكي" فلوحة أخرى تدين المؤسسة الأمريكية سياسة ونظاما ومخابرات، وهي أكثرُ حدّة ً من سو اها، ذلك أنها تدين جبروت القطب الواحد بإيقاع كوميديّ أسود، حيث يحشرُ تمثالُ الُحرية نفسه كشخص قبيح الوجه، يقول ما لا يفعلُ على أرض الواقع" إن الحرية قد اِتخذت بيتا ً لها هنا" كما يدّعي الرئيس الأمريكي (جروفركليفلاند) نيابة عن شعبه، وتنطوي اللوحة هذه على كائناتها التي تسجل حضورا ً تراجيديا ً: شجرة عيد الميلاد عاجزة عن إنارة جرائم أمريكا، رجل وحيد ذو سحنة شرقية يعاقر الخمر، ومرايا صغيرة تعكس بؤس المكان، ورجال أخرون ينتشرون داخل أحشاء البار المعتمة، تتصاعد درامية اللوحة عند نهايتها حين يُحتمل أن يكون الرجل الأشقر أحد القتلة غبّ إجتياح مدائن العراق، وأن يكون الرجلُ الشرقى أحد الضحايا جاء من سديم موته المنسي ليرى قاتله هنا، جاءت مسرودات القاص ثرة ودقيقة عندما عدد أسماء المشروبات والسكاير والجنس وأدوات الموت التي حصدت حيوات العراقيين وأزهقت أرواحهم باسم الديمقراطية الأمريكية:القنابل الذكية، تموج وتلوب ، تظهر وتختفي، تتمدّد الليزرية والعنقودية والرذاذية والصوتية، وتتقلص،ذكرتني بمسرحية" في إنتظار وحوامات الأباتشي التي ترمي صواعقها غودو" ، فثمة َ ترقب لشيء ما: خبر على البيوت والمدارس والمساجد. هذه سار طري،الا أن الجميع برمتهم تبتلعهم القصة تمتلك بلاغة معبرة عن الوحشية وهمجية القرن الواحد والعشرين ،وتشكل إدانة صريحة وصارخة للهيمنة الإمبريالية، وكذا قصتا: الثور الكاروليني وميزوبوتاميا، لكن لكل منهما وسللتها التعبيرية وظفها القاص بتقنيات سردية متباينة. تبقى قصتان هما: وجهُ الحبشية، والرقصة البنغالية، في الأولى يدخلنا الى حانة من نوع أخر، ربما كانت بيت

دعارة سريا، ممتلئا بالدخان ورائحة

الأجساد الممزوجة برائحة الخمور، هي

أيضا ً ، تولج بنا الى لبّ المأساة ، لكنْ من

باب القارة الأفريقية، الى الحبشة حصراً

وبقية بلدانها التي تصدر الى الغرب

النساء السبوداوات وهن يتسعرن مثل

الجمرة، ويُصبن الرجال بغثيان الشبق.

وتستقدم هذه القصة ما هو مخفي خلف

جسد الحبشية من مدن مغبرة وجوع يأكل

إنسانية الفقراء، والشروات التي ينهبها

جنرالات الحرب وميلشيات الإبادة، لوحة

في العسرج

مسكونة بالفاجعة، لكن اللغة الشعرية التي عبرت عن مكنوناتها خففت من حدّة تراجيديتها السوداء....

الرقصة البنغالية هي فضاء مُمَسْرحُ، لكنها تنحو منحى آخر، إنها تعبّرُ عن دينامية الفرح في امتصاص الحزن، ثماني راقصات على خشبة المسرح، تنهمر عليهن الموسيقى وهالات ضياء، وللحسد لغة بانخة في التعبير عن فلسفة الحياة، وثمة أمرأة أخرى خارج السرب وداخله في أن معاً، إنها تصغى وتوجّه، وتُشيد بالحركة التي يتغنى بها الجسد وتمجّده، كل راقصة كينونة لها عالمها، ولون ثيابها، فلا تشبه إحداها الأخرى ، برغم أنهن أشبه بالتوائم، لكن الباصرة تميّز بينهن، والجمهور كلف بالموسيقى وفيزياء الجسد، وبراقصات يطهّرنه من الدنيويات، ويطردن عنه الأرواح الشريرة، ومثلما بدأت الرقصات ساخنة ً مؤدية أفكرتها، أخذت تشرف على نهایتها،الا أنها ظلت تستمر، كما لو كانت بلا نهاية (الأن ستبدأ الرقصة البنغالية الأخيرة: أجيباهاهل)، وكأن الرسام أراد للوحته أن تظل ضاجة ومسكونة بالنبض والموسيقى ، كون الحياة مجبولة من

ألوان القصة هذه المجموعة القصصية المتميزة لا تشفى شغف القارئ من خلال القراءة الواحدة، عليه أن يعيدها مراراً، كونها تنطوي على مخزون لغوي متنوع وثيمات مختلفة ، لكن الأمر الأهم الذي يبرّره القاص وارد بدر في هذه المجموعة التي تلامس الشعر إيقاعاً ودلالة:أن أيّ مشهد درامي يمكن رسمه بالفرشاة واللون والخط على مسطح القماش والورقة، يُمكنُ أيضا رسمُه كتابة ً بلغة الحرف والكلمة، خلل أفضية من المجازات والتوريات وانتقاء المفردة التى تعبّر عن مداليل فكرية وصورية اللوحة التشكيلية مستعينة باللون والخط والكولاج تريك مساحة اللوحة ومرئياتها، كما لو كانت العينُ بؤرة عدسة، بينما تسمعك اللغة فضاء اللوحة حدثا و تموجا ومشاعر، وموسيقي، أنا لا أقول أن اللون مجردٌ من موسيقاه الخاصة، لكن العين وحدها هي التي تسمعها، بينما الكلمة تسمعنا وترينا موسيقاها إيقاعا ورنيناً وإيحاء وخيالاً، وكلتاهما، القصة واللوحة، أداة معبرةً عن حالةً خاصة، تندرجان مع أجنحة الإبداع الأخرى في خانة الفن الذي رافق الإنسان من كهف نياندرتال والأبجدية الأولى حتى زمن العولمة وارتداد أعماق السماء، وجنون وهلوسة السيد بوش الذي يدّعى أنّ الرب أُوحى له ما أوحى ليقيم مهرجان مذابحه على وجه الأرض....

عامر صباح المرزوك



لا تقتصر أسئلة الحداثة في المسرح على المسرح الغربي ونماذجه وكتابه ومخرجيه والعاملين فيه ، بل تشمل أيضا المسرح العربي وممثليه ، وقد وقفت خلال أربعين عاما على الكثير من تجاربهم ، كتبت عنها وحاورت القائمين عليها ، وشهدت ما استطعت ونظرت في الذي أراه يستحق التنظير ، واشخص فيه الأسئلة الحديثة التي حملها المسرح تاريخيا في أحشائه كي يطرحها على جمهور الناس المتغير عبر الأمكنة والأزمنة وصولا ألى جمهورنا العربي العريض ، في سياق تشكل فيه أسئلة مسرحنا العربي في مجملها عين الحداثة وتصوراتها في لقرن العشرين تحديداً"" صدر مؤخراً كتاب (أسئلة الحداثة في المسرح) للناقد ياسين النصير عن فرقة مسرح سالار في السليمانية في (٢٢٤) صفحة من

القطع المتوسط.

نهر الله

عن دار الشؤون الثقافية في بغداد صدرت للقاص

والروائى سعد محمد رحيم مجموعة قصصية جديدة حملت عنوان زهر اللوز احتوت على تسع عشرة قصة

زهر اللوز

الاقتصادي ، والمستوى القانوني كتب القاص والكاتب المسرحي محيى الدين زنكنة توطئة عن الكتاب وجاء فيها: ((لا احسب ولا أظن ثمة أحدا يحسب ان كتابا مرموقا عريقا . كدت أقول معتقا في الكتابة . مثل الأستاذ ياسين النصير بحاجة إلى تقديم أو تعريف ، سواء أكان الأمر متعلقا بكتاباته المتعددة ودراساته الكثيرة وتأليفاته التي تتوالى، أم بشخصيته المتعددة المواهب والاهتمامات الثقافية والاجتماعية والفكرية ... وفي مؤلفه الجديد هذا (أسئلة الحداثة) يسير ياسين على النهج نفسه ولكن مع تطوير واضبح له وإضبافات جلية عليه، وتوسيع للأفق المعرفى ومساحة الرؤيا والتوغل في العمق ابعد، ولعل في عنونته الكتاب ـ (أسئلة) قدرا كبيرا من التواضع ينطوي على اقتراب شديد من الحقيقة ، فالرجل معروف بتواضعه الذي يغلب عليه ، وينسحب بصدق على كتاباته

> ومؤلفاته)) . وقد قسم المؤلف كتابه إلى سبعة فصبول وستوف ألخصتها حسب ورودها في الكتاب :

حفل أدب القرن التاسع عشر بالإجابة عن الأسئلة الكبيرة التي ورثها من القرن الثامن عشر ، تلك التي تتصل بالحداثة وبالفلسفة ، وكان المسرح من بين أكثر الفنون عرضة لاختراق أسئلة القرن التاسع عشر بتداخلها مع أسئلة القرن العشرين بإبعاده وأدواته ، وتفرض حركات الحداثة الثلاث مستوياتها على العالم كله : المستوى التقني/

/السياسي ، والمستوى النفسي/ الثقافي ، ان محاولة إدامة البحث في العقل الإنساني هي جزء من مهمة المسرح الحديث ، وان الإكثار من الأسئلة لإيجاد حلول قانونية للمشكلات الاجتماعية ، هي أيضا من صلب المسرح الحديث وان فهم الناس لما يدور حولهم من قضايا سياسية واقتصادية وطرق تعامل مع الشعوب هي أيضا من مهمات حداثة المسرح ، ربما يكون الوقت متأخرا للحديث عن وجود سؤال فلسفي للمسرح العربي ، لقد طرح المسرح في أوربا هذه الأسئلة وأجاب عنها وعمق إحساسنا بأنه جزء من بيئة اجتماعية أوسع من خشبة المسرح في حين لم يجرؤوا بعد في المجتمعات العربية على طرح مثل هذه الأستئلة ، فعلى مجتمعاتنا العربية ان تتفهم الحداثة وتنتقل إلى ما بعد الحداثة كما

انتقلت المجتمعات الغربية . لم يكن الوصول إلى الحداثة في المسرح ، الممثلة بثلاثة تيارات (مسرح اللامعقول ، مسرح العبث ، مسرح الشمس) دون المرور بتجارب مسرحية ومدارس وتيارات أخذت من الانشعال المسرحي الكثير و أفردت لها مجلدات وتنظيرات ، ونظرة على أساس هذه التيارات في المسرح العالمي وفي حداثة القرن العشرين ، فسنجدها ممتدة لتجارب الفريد جاري (١٩٠٧.١٨٧٣م) في أواخر القرن التاسع عشر فقد كانت

أعماله التى أبدعها بمثابة الشرارة

مسترات وتحاد الأدماء والكلتاب العراضين عا المسرد 24

علاء شاكر رجل في عقل ذيابة

من اصدارات اتحاد الادباء والكتاب العراقيين في

منّ خلال سلسلة مسرحياته (اوبو ملكا) والتي فتحت الباب واسعا أمام المسرح الدادائي والسريالي وكذا مسرح العبث وكان تأثيره واضحا على عدد من المسرحيين أبرزهم انتونين ارتو ، ومسرح العبث الذي بدأ في أوائل الخمسينيات من القرن العشرين وبالذات في العام ١٩٥٣م عندما طلع علينا صاموئيل بيكيت (١٩٨٩.١٩٠٦م) بمسرحية (في انتظار غودو) وهي مسرحية اتسمت بغموض الفكرة وغدات العقدة التقليدية ، وطرحت المسرحية سؤالاً طالما راود النقاد ، وهو أن الحداثة لا تأتى من المسرح التقليدي، بل من رفض ما يعطى لنا من الخارج، أي خارج الكنيسة و السلطة الدينية الغربية.

التي أضاءت التجارب المبكرة الأولى

في أوائل القرن العشيرين وهذا

لقد ظهرت في أوائل القرن العشرين تيارات مسرحية جديدة مغايرة للدراما الكلاسبكية التقليدية القديمة ، وكان موطن هذا التغيير أوربا تحديدا وبالذات فرنسا وألمانيا، وقد أطلق على هذه التيارات الجديدة المسرحية الملحمية وأشهر رجالاتها ثلاثة ولدوا في سنوات متقاربة ، كما توفوا في سنوات متقاربة أيضا وسيجد المتتبع لأشكال المسرحية الملحمية الجديدة يجدها من أشكال مختلفة أبرزها ثلاثة أشكال ، الأول تجربة ارفن بيسكاتور ١٩٧٠.١٨٩٣م ومحورها المسرح السياسي والثاني تجربة انتونان ارتو ١٩٤٨.١٨٩٦م

ومحورها مسرح القسوة ويلحق به

بيتر فايس والثالث تجربة برتولد برشت ۱۹٥٦.۱۸۹۸ ومحورها المسرح الملحمي ولكل تجربة من لا تنطلق الحداثة من النص وحده

الفنية القديمة كلها أو يعضها ، عاجزة تماما عن القيام بوظيفتها الكاملة لاستيعاب القفزة النوعية في التغيير ، فالتقنية الفنية الجديدة فرضتها الحاجة الأجتماعية للمحتوى الجديد المنبثق من التطور الاجتماعي الهائل للثروات والاقتصاد

والتقنيات والعلوم والنظريات، الأمر الذي وسع دائرة تأثير المسرح والعاملين في المجتمع ، فمنذ القدم توجد نوى حداثة المحتوى في النتاج

الثقافي القديم، وما على المفكرين إلا إعادة قراءته بأساليب فنية جديدة ، كى يكشعفوا لنا فى مخزونه من رؤى وأفكار جديدة مرة ومرات يعاد عرض مسرحيات سوفوكلس ويوربيدس وشكسبير وموليير وراسسين وغروتوفسسكي ولكن

هذه التجارب الثلاث منهج مختلف

، ولا من المخرج وحده ، ولا من الممثل وحده ، ولا من أي جزئية من العمل الدرامي لوحدها ، بل تنطلق من تضافر جهود عدة حقول وجدت نفسها في لحظة تاريخية ما قادرة على إنتاج أدوات فنية تتلاءم وطبيعة التغيير واحتياجات ، وفي اللحظة التاريخية نفسها ، تصبح الأدوات

بطرق فنية جديدة في حين ان تطور

وجود التقنيات الفنية وعلى كل

فيها أو غير

وليس حسا نقديا للتجارب في هموم البلدان العربية بحيث يمكننا تلمس التجارب الجيدة منها عن سواها كما يحدث في حال قياس ظاهرة المسرح الأوربى ، فأننا لا نجد مدرسة للحداثة العربية في المسرح ، بل مسرحيات حديثة وتجارب حديثة ، وإخراجاً حديثاً ، وفي عمومها تشكل تيارا يمكن تداوله ومنهجته ، حيث بقى منذ الستننيات وحتى، اللحظة الحاضرة ، مرتبطا بكتاب ومخرجين معنيين ويمكن ان نشير إلى أسماء على مستوى الإخراج مثل: الطيب الصديقي وقاسم محمد وجلال الشبرقاوي وسعد اردشس ويعقوب شدراوي وجواد الاسدي وعونى كرومى وإبراهيم جلال وسامى عبد الحميد وغيرهم وعلى مستوى التأليف نحد سعد الدين وهبة وسعد الله ونوس ومحمد الماغوط وعبد الكريم برشيد والطيب العلج والفريد فرج ونعمان عاشور ومحمود دياب ومحيى الدين

مسر ح

وغيرهم، وهي كلها تجارب إخراجية مفترقة وكتابات أكثر افتراقا. بدأ وعى التجديد في مسرحنا

## الثورة التكنولوجية والأدب رجل في عقل ذبابة



يبدأ كتاب « الثورة التكنولوجية والأدب » لمؤلفته للكتاب هو دراسة متأنية للاتجاهات الأدبية بعد الحرب العظمى الثانية.. أوجزتها الباحثة في: ميل الخيال العلمي وكتابه، وكذا رواج ما يسمى بالنثر الفلسفي نظرا للاهتمام بالتفكير الفلسفي.

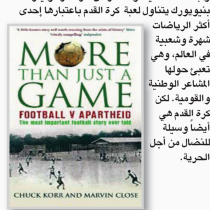


فالنتينا ايفاشيفا والصادر عن الهيئة العامة المصرية الكتاب للبحث عن أساس وثائقي لمؤلفاتهم، مع رواج

## أكثرمن مجرد لعبة

أيضاً وسيلة

كتاب «أكثر من مجرّد لعبة» لمؤلفه شوك كور، الأخصائى الدولى بسوسيولوجية الرياضة وأبعادها الثقافية، والصدر عن دار نشر كولينز بنيويورك يتناول لعبة كرة القدم باعتبارها إحدى أكثر الرياضات



المستويات ابتداء من الممثل وحتى

نجد ان بعض الكتب التي تتحدث

عن المسرح العربي اعتمدت ترسيمة

البلدان العربية للكتابة عن النشاط

المسرحي فيها ، بغض النظر عن

زنكنة وفلاح شاكر ويوسف الصائغ وميخائيل رومان وعز الدين المدنى

لكل تحديث معاصر ، لقد كان المدرسيون أساتذة إخراج أولا قبل ان يكونوا مدرسين ، يبقون بتعليماتهم على الطلبة ، وهذه المهمة كانت الدافع الأساسىي لتأسيس أكاديمية الفنون الجميلة وفيها قسم للمسرح متخصص بعدما كان هناك معهد للفنون الجميلة تأسس عام ١٩٣٦م ، ومن هؤلاء الأستاذ إبراهيم جلال وجاسم العبودي وبهنام ميخائيل ومحمد جواد وبدري حسون فريد وسامي عبد الحميد والى جوارهم كان كتاب مسرح متمرسون منهم يوسف العانى وعادل كاظم وطه سالم ونور الدين فارس وجليل القيسى ومحيى الدين زنكنة وأخرون وكان الجميع في حاجة ماسة إلى تطوير الدرس الستانسلافسكي المدرسي وتمارينه الإخراجية وتجسيده في عرض يجمع بين الدرس والتجربة المختبرية ومن ثم تحويل ذلك كله إلى عرض مسرحى جديد يتلاءم والمسرحيات المترجمة الجديدة ويتوافق مع موجات التحديثات الغربية التي بدأ المسرح المصري

العراقي من داخل الدرس الأكاديمي،

الذي كان ولا يزال المعين

حمل هذا الفصل عددا من المقالات عن عروض مسرحية قد شاهدها المؤلف وكتب عنها ، وهي : الحكاية بالحركة .. تأثير المسرح الياباني على المسرح العالمي ، الحج إلى جزيرة المياه وفاعلية التحديث، قصائد ممسرحة .. جدلية الأرض والجسيد ، مسرحية نساء لوركا خطاب مرتبك ، مسرحية حفلة عرس ، عملان مسرحیان مفترقان شكلا متفقان محتوى ، ثلاث تجارب مسترحية ، عرس البرجوازي الصغير ، دائرة الطباشير القوقازية ، أوبرا القروش الثلاثة ، أعمال المهجر المسرحية ، مسرحية أطفال حرب ، مسرحية مدينة السلام .. السُلاح ، امرأة الجحيم.

الحديث يقدمها فهما وكتابة نقدية

وأسلوب عرض.

ويكون بذلك قد نقلنا الناقد المبدع ياسين النصير في سياحة مسرحية حداثوية الى ما توصل اليه المسرح في الغرب وخاصة في اوربا ومدى الاستفادة منه في المسرح العربي ، وخاصة ان النصير عمل في مجال النقد على مدى نصف قرن من الثقافة التي عاشها عن كثب وكان حزءاً منها وهذا ما نتلمسه من خلال هذا الكتاب ، فنتمنى له مزيداً من العـــمر ليتحفنا بنتاجات