( ١٢٦٣ . ١٣٢٨م) وسواهم. ويقول الشريف

بان اهتمامه بدراسة الفكر الإسلامي بدأ

لدى انفتاحه، قبل نحو عقدين، على فكر

عصر النهضة. هذا الفكر الذي تميز بـ

"الروح النقدية والعقلانية المنفتحة"، كما

يقول الشريف الذي يستعرض، في كتابه،

آراء ووجهات نظر ابرز رموز هذا الفكر، مثل

جمال الدين الأفغاني (١٨٩٧ . ١٨٩٧) الذي

اقتنع بوحدة النوع الإنساني ووقف بحزم

ضد الحروب، والشيخ محمد عبده (١٨٤٩.

١٩٠٥) الذي طالب بالدعوة إلى الإسلام

بالحجة والبرهان لا بالسيف والسنان،

وعلى عبد الرازق (١٨٨٨. ١٩٦٦) الذي دعا

إلى الجهاد في سبيل الملك لافي سبيل

الدعوة، والمصلح التونسي عبد العزيز

الثعالبي (١٨٧٤. ١٩٤٤) الذي شدد على أن

الإسلام دين التسامح. ويصلّ الشريف بعد

ذلك إلى استنتاج مفاده أن الإسلام

السياسي لم يكن، كما يعتقد بعض

الباحثينَّ العَـرب والغَـربيين، "امـتـدادا

للإصلاح الديني، بل مثّل قطيعة معه"،

مهد لها الانقلاب الذي طرأ، في سياقات

تاريخية محددة، على تفكير الشيخ محمد

رشيد رضا (١٨٦٥ . ١٩٣٥) في المرحلة

الأخيرة من حياته، والذي جعله يبتعد،

التعادا كلياً، عن أفكار أستاذه الإمام محمد

هذا الانقلاب الذي بدأ به رشيد رضا،

والذي مهد لتغير النظرة إلى الجهاد، وجد

تجلياته في كتابات منظري الإسلام

السياسي أو الحركي من أمثال حسن البنا

الدى أسس، في العام ١٩٢٨، في مدينة

الإسماعيلية "جماعة الإخوان المسلمين"،

والباكستاني أبو الأعلى المودودي الذي

أسس في العام ١٩٤١ في مدينة لاهور "الجماعة الإسلامية"، ونفى الحاكمية

للبشر فالحاكمية هي لله وحده، وكذلك

كتابات المصري سيد قطب الذي اعدم في

العام ١٩٦٦ م. طرأ في كتابات هولاء

المنظرين الثلاثة وسواهم مثل الفلسطيني

عبد الله عزام، والسوري سعيد حوى، تغير

## الباحث ماهر الشريف يرصد " تطور مفهوم الجهاد في الفكر الإسلامي "

مؤلف هذا الكتاب هو الباحث والأكاديمي

الفلسطيني ماهر الشريف الذي يقيم في

دمشق. حـــآز على درجــة دكتـوراه دولــة في الآدابِ والعلوم الإنسانية من معهد تاريخ الحركة النقابية التابع لجامعة باريس الأولى . السوربون عن رسالته المعنونة بـ "الشيوعية والمسألة القومية العربية في فلسطين ١٩١٩ . ١٩٤٨ م". نشر العديد من الكتب والمؤلفات، ومنها: "الأممية الشيوعية

وفلسطين ١٩١٩ . ١٩٢٨ "، و"البحث عن كيان" . و"رهانات النهضة في الفكر العربي"، د.ماهر الشريف

و"فلسطين في الأرشيف السري للكومنترن"، و"تيار الإصلاح الديني ومصائره في المجتمعات العربية" بالاشتراك مع سلام الكواكبي، وغيرها من المؤلفات التي تناولت، في غالبيتها، حركة اليسار العربي، وتاريخ الحركة الشيوعية في فلسطين. له مساهمات قيمة في مجال الترجمة، ولعل من أهم ترجماته كتاب: "تأسيس المجتمع تخيليا" لكورنيليوس كاستورياديس، وهو، إلى جانب جهوده في مجال نشر الكتب، تأليفا وترجمة، يتابع باهتمام القضايا السياسية والفكرية الملحة؛ المثارة في المشهد الثقافي والسياسي العربي، إذ ينشر باستمرار في الصحف والدوريّات العـربيـة، ولعل كتـابه الأخيـر "تطور مفهوم الجهاد في الفكر الإسلامي"، الذي نحن بصدده، والصادر، أخيرا، عن دّار المدى (دمشق . ۲۰۰۸)، يأتى في سياق اهتمامه بالمسائل التي تفرض نفسها على الباحث، في المرحلة الراهنة، كمسألة "الجهاد" التي تشار، الآن، في مختلف المناسبات والمؤتمرات والندوات، لارتباطها العميق بالظروف والوقائع التي تمربها المنطقة والعالم.

إن مفهوم الجهاد هو من المضاهيم التقليدية التي ظهرت مبكرا في الفكر الإسلامي، وبمرور كل هذه القرون شهد هذا المفهوم تحولات عدة، وظهرت له تعريضات شتى تباينت في مقاربة هذا المفهوم تباينا عميقا حتى فرغ هذا المفهوم من محتواه، وطوع، قسرا، كي يتناسب مع توجهات بعض الحركات الأصولية المتطرفة، إذ اصبح مفهوم الجهاد، وفقا لتنظير بعض الحركات الإسلامية الراديكالية التي تنشط في العالم العربي والإسلامي، نوعاً من التبرير لعمليات انتحارية تحصد أرواح الأبرياء، ولتفجيرات عنيضة تهدد أمن

ونظرا لهذا الخلط الذي رافق هذا المفهوم منذ ظهور الإسلام وحتى اللحظة، يسعى الباحث ماهر الشريف إلى تقصى التطور

الذى شهده مفهوم الجهاد، وهو إذ يمضى نحو هذا الهدف فانه ينأى بنفسه عن إعطاء أحكام قيمة، أو فرض آراء حاسمة، على نحو قسري، بل يكتفى بإبراز التناقضات التي وقع فيها الفقهاء والعلماء بخصوص تفسيراتهم لهذا المفهوم، وإن كانت مرجعياتهم هي القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريضة، فالدافع الذي قاده إلى إنجاز هذا الكتاب، كما يقول الشريف، هو فهم معنى الجهاد في الماضي والحاضر. ولعل التركيـز على هذه التناقضات ينبه القارئ إلى حقيقة واحدة تتمثل في أن لا أحد يمكنه الإدعاء بامتلاك الحقيقة كاملة، لإسيما ان مفهوم الجهاد لم يكن ثابتا دائماً، بل كان عرضة لتأويلات وتفسيرات مختلفة تتواءم مع الظروف والمعطيات والوقائع المستجدة في كل مرحلة. من هنا يمكن الاستنتاج بان مزاعم الحركات الإسلامية السياسية المتطرفة؛ القائلة بأنها تمارس الجهاد وفقا للنصوص القرآنية والأحاديث النبوية، ما هي إلا مزاعم واهية يدحضها الكثير من النصوص القرآنية والأحاديث، والممارسات الجهادية التي كان يتبعها الرسول الكريم خلال غزواته الكثيرة، ودعوته إلى الإسلام. وعليه فان إشكالية هذا البحث تتمحور حول العلاقة بين النصوص التأسيسية وتفسيرها، أو تأويلها، ويختزلها السؤال التالي: إذا كان مفهوم الحهاد بحد سنده

تعامل المعبرون عن الفكر الإسلامي مع هذا المفهوم عبر مراحل التاريخ الإسلامي؟ وللإجابة عن هذا السؤال، يبدأ الباحث كتابه بفصل، يسلط فيه الضوء على عدد من الكتابات التي عالجت موضوع السير والجهاد، وبلورت عُقيدة الجهاد وفلسفته في إسلام العصر الوسيط، كما وردت في مؤلفات علماء بارزين من أمثال عبد الرحمن الأوزاعي ( ٧٠٧. ٧٧٤م)، ومالك بن أنس الذي عاش في القرن الثامن الميلادي،

والإمام الشافعي (٧٦٧. ٧٦٧ م)، وابن تيميّة

في القرآن وفي الأحاديث النبوية، فكيف

على الموقف من الجهاد، بحيث غاب التمييز القديم بين "الجهاد الدفاعي"، و"الجهاد الهجومي"، وانتعشت الفلسفة التى تىرى أن "الله لا يقبل دينا غير الإسلام"، وان هدف الجهاد "الذي سيستمر إلى يوم القيامة" هو نشر هذا الدين الحق بين الناس في العالم بأسره.

وينتقل الباحث في الفصل الخامس إلى استعراض الأفكار المتباينة، التي عرضها في السنوات الأخيرة، خمسة من الفقهاء والعلماء المسلمين السنة حول مسألة الجهاد، وهم: علي بن نضيع العلياني، ومحمد سعيد رمضان البوطى، وابراهيم النعمة، ووهبة الزحيلي، ويوسف القرضاوي، كما يستعرض مواقف ثلاثة من علماء الشيعة، من المسألة نفسها، وهم آيــة الله محمـد المؤمن، وعبـد الكـريم آل نجف، وآيــة الله محمـد حسين فضل الله. وينهى البحث كتابه بفصل يحلل، من اللاعنف في الإسلام، الذين يدعون إلى التحرر من فقه العصور الوسطي، من أمثال محمد مهدى شمس الدين، وجودت سعيد، وخليل عبد الكريم، ومحمد

ورغم أن الباحث ببتعد عن التقبيمات والأحكام القطعية، إلا انه، وفي خاتمة الكتاب، يضم صوته إلى صوت أولئك العلماء والمفكرين المسلمين المعاصرين الذي يرفضون مبدأ اللجوء إلى العنف المسلَّح، ويؤيد تلك الآراء القائلة بان خروج المسلمين من الأزمة التي يواجهونها، وتعافيهم من مرضهم، يتطلبان قيام إصلاح ديني حقيقي، يعيد النظر في التراث الفقهي، ويقرأ القرآن والسنة النبوية قراءة جديدة، توفر أصولا جديدة للفقه والتشريع، وتساهم في إبداع نظرية حديثة للدولة والمجتمع تضمن "ولاية الأمة على نفسها"، فهذه الدعوة، كما يرى الشريف، تشكل مدخلا إلى نهضة العرب

والمسلمين.

ترجمة د.سندس فوزي يقود الرقص حيث نراه يضع قدما على سطح منزل مغطى بالثلج والقدم الثانية موضوعة على الأرض. يشبه شكل هذه الأرض قـوس دائـرة والـتـي مـن المكن أن تكون أيضا حقلا أو الكرة الأرضية نفسها أو حتى خشبة مسرح. رأس

> في لوحة شاغال "الميلاد" يجمّل الحب المرأة والرجل ، وهو هنا شاغال نفسه والمرأة هي بيلا وكانا قد تـزوجـا للتـو. نـرى الـزوجين يحلقان في فضاء اللوحة. أما المكان فهو منزلهما في فيتبسك. يبدو المنزل واقعيا واخرق في الوقت نفسه؛ فالأثاث والشبابيك تبدو وكأنها موضوعة على لوحة مقسومة على قسمين: الأول برتقالي ويحتل ثلث اللوحة أما الثلثان الآخران فيشغلهما اللون الأبيض واللوحة بأكملها عبارة عن

الموسيقية ونراه يبتسم بخبث. خلف الموسيقار هناك طريق ملتو وعلى جانبيه تتوزع بضعة منازل وكنائس. يحلق فوق رأس الموسيقار وفوق المنازل شبح أو قد يكون ملاك ووحوده في اللوحة يسحب الخيال إلى ما هو أبعد من حدود إطار اللوحة. أما الألوان التي تهيمن على اللوحة فهى الأبيض والأخضر والبرتقالي وهذه الألوان تعطى للوحة طابع عالم خارق وهذا بالتحديد هو ما يقلب كل العناصر التصويرية التي تشكل اللوحة. هذا هو العالم السحري لمارك شاغال.

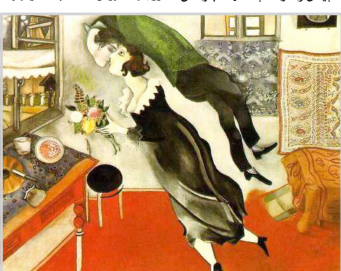
أما عن لوحته "عازف الكمان"

١٩١٢-١٩١٢ وهي إحدى أشهر

لوحاته فنجد فيها الموسيقار وهو

الموسيقار بلحيته ملقى على آلته

تشكل القرية الروسية رحم الأحلام للرسام الذي ولد في ١٨٨٧ في فيتبسك. ومن لوحة إلى أخرى تشكل المنازل الخشبية والقرويون ووجوه الروس عالما ابتعد وتواري.





"أنا والقرية"

إلا إن الموشور الشعرى الذي هذا الصباح مجموعة الجسور يستدعي من خلاله الرسام ذكرياته تغنى بصوت مرتجف"

يضع الأمور الجميلة في عالم آخر

حيث يعطى لكل عنصر وظيفة

جديدة. وهكذا تخرج صور وألوان

جديدة من بعض الكليشات التي

يضعها شاغال الواحدة فوق

الأخرى ولذا يوصف فن شاغال

بأنه أدبي للغاية. ولذا أيضا فإنه

من غير المدهش أن يرتبط شاغال

بعد وصوله إلى باريس في ١٩١٠

بعلاقات صداقة مع شعراء أمثال

بليز ساندرا (١٨٨٧ -١٩٦١) وغيوم

قراءة أخرى لتلك الوجوه

إن الأبيات الأولى من قصيدة

"حلقة" وهي القصيدة الاستهلالية

لديوان "الخمر" الأبولونير توضح

تماما هذا الأسلوب في وضع عالمين

مختلفين أحدهما مقابل الآخر

وهما في هذه القصيدة باريس

"في النهاية أنت ضجر من هذا

التقليدية.

والريف.

العالم القديم

أيتها الريفية آه برج إيفل

أبولونير (١٨٨٠-١٩١٨).

تطورت المواضيع التي عمل شاغال على تنقيحها دآئما ومن دون توقف وخصوصا عندما عاد الرسام الي روسيا في عام , ١٩١٤ فالحرب والشورة وتزايد موجة معاداة السامية في فترة مابين الحربين أثرت بشكل عميق على أعماله. فلم تعد العناصر الدينية تتمثل بعائلة الرسام اليهودية الأرثوذوكسية فقط بل تعدت هذه العناصر لتكون أدوات تستجوب التاريخ المعاصر.

لوحته "سقوط ملاك" اقتطعت مجموعة من الأحداث في الإنجيل دفعت سنوات الإقامة في باريس كقصة ألآم السيد المسيح. عرض شاغال إلى الاختلاط بالفن الرسام هذه الأحداث على شكل الطليعي الذي انفصل عنه فيما بعد، وإنّ استهوّته التكعيبية فلسي مجموعة رسوم صغيرة كالميداليات محلقة فوق فضاء قرية روسية من أجل تحطيم الأشكال أو من وكأنها ظلال مستبدة وملحة. أجل التصدي للسرد التصويري وهناك ملاك ضخم ذي أجنحة كما هو حال بيكاسو وبراك. لقد حمراء وساقط بطريقة مائلة. استخدم شاغال الأشكال الهندسية على ضوء التاريخ فإن الفنان ترك لينظم المواقف التي تشكل رسومه وذلك بشكل دائري على الأغلب روسيا إلى فرنسا عام ١٩٢٢ وتجول في بولونيا في عام ١٩٣٥ ثم هرب كما هـو الحال في لـوحـته "أنـا إلى الولايات المتحدة في عام ١٩٤١ والقرية". في هذه اللوحة لا يلغى ثم عاد إلى فرنسا بعد الحرب وهو شاغال نسيج القصة لكنه يقترح بذلك يعيد اكتشاف أسطورة على من يشاهد اللوحة صيغة

اليهودي التائه. وبالرغم من توسيم شاغال في نهاية حياته وبالرغم من حصوله على العديد من العروض الضخمة -طلب منه أندريه مالرو أن ينفذ

رسوم سقف أوبرا غارنيه الا إن

رسومه تبقى محتفظة بطابع حميمي فهي تمثل دائماً مشاهد من الإنجيل وأناسا هامشيين باعتبارهم صورا تتجاوز الواقع ويدعونا الرسام أما للوصول إليهم أو لاكتشافهم.

ستيمان ست أمراً معقولاً.

> لقد كانت بعض البحوث عن العقل الإنساني معنا طيلة ما كنا هنا وهناك من وجودنا على الأرض، وأكثرها خداعاً جميعاً البحث بالذات عن بدايتنا.. أين، ومتى، وكيف بدأ ذلك كله؟ والنص الهندي الكلاسيكي (Rig Veda) يذكر بصفاء شعري، كم هو ضخم ذلك البحث عن أجوبةً كهذه: أين كان الخلق كلة يمتلك أصله،

هو، سواء قد صاغه أو سواء لم يصغه هو، الذي يعاينه كله من أعلى سماء،

هو بعرف - أو ربما حتى لا يعرف. وفي أغلب الثقافات البشرية، فإن أسئلةُ بهذه الطبيعة أجابت عليها الأساطيرو الخرافات. و تلك في الغالب مشروحة، بلطف و بتفصيل مدهش، ودائماً بخداع للعقل، بصرف النظر عما يمكن أن يكون عمرها. أو كم هي متضاربة مع الفهم العلمي الحديث.

و في عملية النفاذ في مثل هده الأساطير، تُستخدَم وجهة النظر التحليلية النفسانية القائمة على نظريات ك.غ. يونغ (C G Jung) بصورة متكررة. فالآلهة كما يقال يمثلون النماذُجُ البدئية، و الأحداث الأسطورية رموز لمتابعة الإنسان لإدراك الدات.

وهذه الطريقة في النظر إلى أساطير

الخلق يمكن إن تحدث على نحو جيد حداً يفعل حقيقة أن هذه التفسيرات . القديمة لولادة الإنسان و الكون مناقضة تماماً لما يقوله العلم لنا، و لذلك فإن التفسير الرمزي والسايكولوجي للأساطير يبدو هو الطريقة الوحيدة لادعاء قيمتها بالنسبة لإنسان الحاضر. فالأساطيرتوصف بكونها تعبيرات عن حاجات عاطفية إنسانية، و التفاصيل والمكونات فيها كما يقال تنشأ من زوايا لاوعينا . ما يشبه الأحلام إلى حدٍ ما. إن هذه، بالطبع، وجهة نظر ضَيقة الفكر. لا لكونها فقط تفترض بغاية السهولة أن العلم الحديث قد وجد جميع الإجابات الحقيقية، بل و أكثر من

هـدا المعنى الدي تتضمنه، أن أناس الماضي لم تكن لديهم القدرة على التفكيرُ الاستدلالي العلمي، و ريما حتى أي اهتمام أصيل بمسائل هذه الطبيعة. وقبل أن نفترض أن تفسيرات أسلافنا هى مجرد انبثاقات من اللاوعى، يجب هِ ٱلأقل أن نحــاول أن نــري إن كــانـت نظرياتِهم يمكن أن تكون قد شِكلت فهماً سليما أنذاك. ينبغي أن نذكر أنفسنا بأنه لم يمض وقت طويل على علمنا

المحترم و هو يعتقد بأن الأرض في مركز الكون، و بأنهم كانوا فوق هذا يعتقدون بأن عمرها ليس أكثر من ستة آلاف سنةٍ. وفي تلكِ الأيام، كان ذلك كله يشكل و هُكذا فلُنحاول أن نتتبّع أفكار أسلافنا،

حين كانوا يتأملون العالم و ماضيه البعيد، و نرى أية استنتاجات لا بد و أن هذا قد قادهم إليها. فالأساطير تنشأ من الأزِمان التي كان فِيها القليل جداً من الأمور معروفاً عن الطبيعة وقوانينها، و لهذا فإن علينا أن نُفكر بالطريقة التي يفكر بها شخص جاهل تماماً تقريباً. ودعونا نسميه الهومو رودس (homo rudis)، الإنسسان غيسر

فعندمًا يدرس هذا الإنسان العالم من حوله، فإنه يرى أناساً يولدون و يموتون، يرى جنسه يتضاعف من جيل إلى جيل، و يتساءل أين بدأ ذلك كله. ألم يكن هنالك و لا بد رجل أول و امرأة أولى وإذا كان الأمر هكذا ـ من أين جاءا؟ وكونهما أول شخصين، فلا بد أن خلقهما كان من عمل آخرين. و الشيء نفسه يجب أن يصح بالنسبة للحيوانات والنباتات.

. و ليس من شك في أن الزوج البدائي من لبشر موجود في معظم أساطير الخلق. فلآدم (Adam) و حواء (Eve) نظيـران، على سبيل المثال، في الأسطورة الأوروبية الشمالية الساحرة عن آسك (Ask) وإيمبلا (Embla). الأولـــى شجـــرة، والثانية كرمة عنب تعانقها، قبل أن تُحولهما الأَلهة إلى رجل و امِرأة. و في سطورة المايا عن بوبول فه (Popol vuh)، فَإِن النَّاسِ مخلوقون من الذرَّة، وفي الأسطورة المصرية من دموع إله الشمس ري (Re). وبالتأكيد ظل نوعنا البشري السبب في البكاء مرات عديدة منذ ذلك الحين.

و في أساطير كثيرة، فإن الإنسان مخلوق یے شکل وحسٰي (beastly) و هـو مـا يعطي أفعالنا سبباً وجيهاً لافتراضه. مثل الّحكاية البابلية إينوما (Enuma)، حيث يكون الناس مشكّلين من دم وعروق إله معــدوم. و لمــردوخ (Marduk)، وهــو بادئ خلَّقُ الْإِنْسَانُ، غـرضُ واضح بالنسبة له: سَيكون مكلَّضاً بخُدَّمات

الآلهة ذلك أنهم قد يكونون في راحة! فالآلهة البابلية بالتَّأْكيد قدرٌ عنيف، في حالة حرب بعضهم ضد البعض الآخر. ويعتقد مردوخ بأن التقوى أو الإخلاص لدى البشريمكن أن تبعث في هؤلاء الآلهة الهدوء و السكينة، و بذلك تنتظم

الأمور في النهاية. و لكن من الآلهة أو من مكوّنات الطبيعة خُلق الرجل و المرأة. وهما في سن الرشد في لحظة الكينونة، باستثناء ما يتعلق بحكايات الأيسكيمو في غرينلاند، حيث البشر الأوائل أطفال ينمون من الأرض. وهنا يضطجعون، ذات يوم، وعيونهم

مغمضة، غير قادرين حتى على الزحف. و الأرض نفسها تغذيهم. إن معظم أساطير الخلق تذكر بوضوح حين وُلدَ الرجل و المرأة الأوّلان، بدءاً على الضور بالتناسل. فكل الناس في العالم يأتون من هذين السلّفين المخلوقين على نحو استثنائي. كما أن الحيوانات و النباتات، المِقِيّدةَ بوضوح إلى دورة الولادة و الموت، يُعتقد بأن لهاً بداية تشبه كثيراً بداية الإنسان.

عندئد يسأل هذا الإنسان نفسه ـ هل هناك أي شيء أبدي، لا يولد و لا يلد؟ إن الشمس تولد مجدداً كلّ يوم، و القمر و النجوم كلُّ ليلة، و الجبال تـذوي، و التربة يزيلها المطر. فماذا يبقى؟

حسَنٌ، يبدو الهواء حاضراً أبداً، و لكن بالنسبة لعقل ذلك الإنسان فإن حضوره غامضِ بالأحرى إلى حد أنه يعتبر واقعاً، إلى حدٍ ماٍ مثل الفضاء الذي نتحرك فيه جميعاً. فأنت لا تستطيع أنَّ للمسه، و لا تبتعد عنه. و هناك ن أكثر محسوسيةً كثيراً، و أبدي على ما يبدو مع هذا: البحر. فالبحر يمتد أبعد مما تستطيع العين

رؤيته، و أعمق مما يمكن للإنسان أن يصل إليه، و هو يمضغ الأرض مثلما يعض الإنسان اللحم من عظام فريسته. و تبدو الأرض كأنها أرتفعت من البحر، و يمكن أن يبتلعها البحر بالتأكيد ثانيةً و سيجد ذلك الهومو رودس (Homo rudis) أن من الصعب أِن يتخيل زمناً لم يكن فيه البحر موجوداً.

ي . في التحليل اليونغي للأساطير، يُعتبر البحر البدائي أو الأصلي رمزاً للفوضى، التى هي طريقة مهمة . و لو أنها غير ضرورية . الإيضاح حقيقة أنه حاضر تقريباً في كل أسطورة خلق نعرف شيئاً عنها. فعندما يبحث الهُومو رودس (الإنسان الأولي العاقل)عن شيءً مَا بدي، فإنه سيجد البحر عن طُريق الملاحظة المجردة و التفكير الاستدلالي أو الاستنتاجي، مهما كان ما يشير إليه لاوعِيهِ.

حسَنٌ، إن العلم الحديث يخبرنا أن الحياة نفسها ولت في البحر، و أن جميع النباتات و الكآئنات على الأرض جاءت من البحـر. و قد أحسن ذلك الإنسـان الأولي في إشارته إلى البحر كشرط لازم

والبحر والماء عنصران أساسيان في معظم أساطير الخلق. ففي أنيوما أليش (Enuma elish) البابليين، هناك في الأول أبسو (Apsu)، كينونة الماء العذب، و تيامات (Tiamat)، كينونة الماء المالح، في مسكنين منفصلين. ثم يقوم ميومو (Mummu)، و هو نوع مخادع من الآلهة مرتبط بالمطر، بجعلهما يلتقيان، وهكذا يبدأ الخلق. فالمطريأتي بالماء العذب والمالح معاً. ألا يجعلَ الأمر ذلك مقبولاً؟.

أما في أسطورة كوجيكي (Kojiki) اليابانية، فإن الإلهين التوأمين إيزانغي و إيـزانــامـي يهِـيّجــان البحــر بــرمح، فيجعلان جزّيرة هناك تظهر. ويستقرآن هناك و يتعانقان بطريقة شهوانية إلى حد أن مترجم القرن التاسع عشر الانكليزي باسل هول تشامبرلين يشعر بالحاجة إلى تحويلها إلى اللاتينية. ومن نكاحهما السفاحي (٦) يولد

ونجيد في حكايات الضايكِنغ (Viking) شيئاً من الاختلاف في الموضوعة. فهناك في البداية فجوة عظيمة تدعى غينونغا (Ginnunga)، التي تعني ببساطة متعذر القياس. وفيَّ هذه الْفجوة تلتقي النارالجليد، وفي الماء الحاصل من الجليد النائب تحدث عملية الخلق

وحتى الكتاب المقدس لديه بحره الأصلى، في كتاب سفر التكوين، حيث أن روح الله "راحت تحوّم فوق سطح الماء".